
 

 
 

SER BÍBLICO EM UMA ACADEMIA PLURALISTA1 
 
 

Kevin J. Vanhoozer2 

   
 
Resumo 
 
Este ensaio examina dois sentidos do que significa ser bíblico em uma academia pluralista. 
O primeiro é examinar a Bíblia como um documento da universidade, suscetível a muitos 
tipos de sondagem crítica. O restante do ensaio explora o segundo sentido, que é usar a 
Bíblia como a narrativa de controle autoritativo que articula como os cristãos veem Jesus 
Cristo como o fundamento, a gramática e o objetivo tanto da universidade quanto do próprio 
universo. Ele examina como a autoridade bíblica deve e não deve ser empregada na 
academia, observando as ciências naturais e humanas. Em seguida, extrai quatro implicações 
para a importância de se usar a Bíblia como o imaginário social da pesquisa acadêmica, com 
ênfase especial em como ser bíblico evita o pecado capital dos acadêmicos: o reducionismo. 
 
Palavras-chave: Bíblia; universidade; autoridade; imaginário social; reducionismo. 

 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
Como citar: VANHOOZER, K. J. Ser bíblico em uma academia pluralista. Kerygma, 
Engenheiro Coelho, v. 20, n. 1, p. 01-32, e2029, 2025. DOI: https://doi.org/10.19141/1809-
2454.kerygma.v20.n1.pe2029. 

  

 
1 Publicação original em inglês: “Being Biblical in a Pluralistic Academy”, Andrews University Seminary 
Studies, v. 57, n. 2 (2019), p. 327-351. Artigo reproduzido em português com permissão. 
2 Ph.D. pela Universidade de Cambridge, Inglaterra. Professor de Teologia Sistemática na Trinity 
Evangelical Divinity School. Deerfield, Illinois (EUA). E-mail: kvanhooz@tiu.edu.  

  

Editores científicos: Flavio Prestes Neto e Eduardo Rueda Neto 
 Organização: Comitê Científico  

Blind Review pelo SEER/OJS 
Recebido: 12/06/2025 

Aprovado: 3/10/2025 

   

https://doi.org/10.19141/1809-2454.kerygma.v20.n1.pe2029
https://doi.org/10.19141/1809-2454.kerygma.v20.n1.pe2029


 

2 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

BEING BIBLICAL IN A PLURALISTIC ACADEMY 
 
Abstract 
 
This essay examines two meanings of what it means to be biblical in a pluralistic 
academy. The first is to study the Bible as a university document, subject to various 
kinds of critical inquiry. The rest of the essay explores the second meaning, which is 
to use the Bible as the authoritative controlling narrative that articulates how 
Christians view Jesus Christ as the foundation, grammar, and goal of both the 
university and the universe itself. It examines how biblical authority should and 
should not be employed in the academy, considering the natural and human sciences. 
It then draws four implications for the importance of using the Bible as the social 
imaginary of academic research, with special emphasis on how being biblical avoids 
the capital sin of scholars: reductionism. 
 
Keywords: Bible; university; authority; social imaginary; reductionism. 

 
 

SER BÍBLICO EN UNA ACADEMIA PLURALISTA 
 

Resumen 
 
Este ensayo examina dos sentidos de lo que significa ser bíblico en una academia 
pluralista. El primero consiste en estudiar la Biblia como un documento universitario, 
susceptible de varios tipos de análisis crítico. El resto del ensayo explora el segundo 
sentido, que es utilizar la Biblia como la narrativa de control autoritativa que articula 
cómo los cristianos ven a Jesucristo como el fundamento, la gramática y el propósito 
tanto de la universidad como del propio universo. Se examina cómo la autoridad 
bíblica debe y no debe emplearse en la academia, observando las ciencias naturales 
y humanas. Luego, extrae cuatro implicaciones sobre la importancia de usar la Biblia 
como el imaginario social de la investigación académica, con especial énfasis en 
cómo ser bíblico evita el pecado capital de los académicos: el reduccionismo. 
 
Palabras clave: Biblia; universidad; autoridad; imaginario social; reduccionismo. 
 
 
INTRODUÇÃO 

O estudo da Bíblia, mais precisamente nos séculos 12 e 13, deu origem à 

formação das primeiras universidades europeias (cf. Haskins, 1957). O que começou 

na Itália, França e Inglaterra medievais como comunidades acadêmicas em escolas 

catedrais ou monásticas, dedicadas à interpretação da Bíblia, evoluiu gradualmente 

para as instituições de ensino superior com as quais estamos familiarizados hoje. Nas 

primeiras universidades, muitas das disciplinas — especialmente o trivium da 



 

3 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

gramática, lógica e retórica — concentravam-se nas habilidades de leitura e 

comentário das Escrituras e de raciocínio sobre suas implicações (cf. Evans, 1980). 

Isso foi naquela época. A Bíblia, que antes servia como fundamento 

autoritativo da universidade, tornou-se agora simplesmente mais um documento a 

ser estudado sob uma variedade de pontos de vista disciplinares, incluindo histórico, 

linguístico, sociológico, psicológico, filosófico e arqueológico (Betz, 1981). Essa 

reviravolta leva a duas maneiras contrastantes de ser bíblico em uma academia 

pluralista. 

 

A BÍBLIA COMO UM DOCUMENTO DA UNIVERSIDADE 

Ser bíblico em uma academia pluralista significa, em primeiro lugar, submeter 

a Bíblia ao estudo de diversas perspectivas disciplinares.3 Há certa ironia nisso: na 

universidade medieval, os alunos tinham primeiro que aprender gramática, lógica, 

retórica e outras disciplinas para lerem bem a Bíblia (cf. Evans, 1984). Em contraste, 

os alunos da universidade moderna podem estudar a Bíblia como parte de um curso 

sobre religiões mundiais, história antiga, antropologia ou mesmo literatura inglesa. 

Como novo membro do corpo docente da Universidade de Edimburgo, fiquei 

interessado em saber que havia apenas duas cátedras em sua fundação, em 1582, em 

Divindade e Humanidade, respectivamente.4 Na época em que estudei lá, cerca de 

400 anos depois, no entanto, havia dezenas de especializações acadêmicas: desde 

epidemiologia cognitiva, passando por biotecnologia, parapsicologia, ciências 

moleculares de plantas e astrobiologia até etnologia escocesa (é claro), história 

intelectual e ambiental e estudos do sul da Ásia. A academia é, portanto, pluralista, 

em certo sentido, simplesmente porque possui tantas disciplinas e departamentos. 

Cada disciplina acadêmica visa o conhecimento especializado sobre algum aspecto 

do universo. A maioria dos acadêmicos acredita que sua perspectiva disciplinar 

oferece insights importantes sobre o mundo natural ou humano — sobre algum 

aspecto da realidade — e que esses insights devem, portanto, informar a visão de 

mundo de uma pessoa. No entanto, como é possível ter uma visão de mundo unificada 

 
33 Para uma importante análise do século 20 sobre o impacto do pluralismo no estudo da teologia, 
veja David Tracy (1996). 
44 Da mesma forma, a Universidade de Paris contava com apenas algumas faculdades em sua fundação, 

no século 13: teologia, medicina, direito e artes. Para um vislumbre do papel da teologia, veja Spencer 
E. Young (2014, p. 1215-1248). 



 

4 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

quando, graças à força centrífuga da especialização crescente, não está mais claro 

o que unifica uma universidade?5 

A Bíblia, como documento da universidade, pode, em princípio, ser objeto de 

estudo em múltiplos departamentos. Trechos da Bíblia podem ser atribuídos a cursos 

de estudos do Antigo Oriente Próximo, história europeia moderna, literatura 

comparada ou mesmo filosofia. Os estudantes atuais na América do Norte têm maior 

probabilidade de encontrar cursos na área bíblica no departamento de religião. Na 

América do Norte e em muitas universidades europeias, o estudo de teologia e 

escolas de teologia deram lugar ao estudo de religião e aos departamentos de estudos 

religiosos.6 É uma mudança fatídica: no contexto da universidade secular moderna, 

estudar religião é estudar a crença e o comportamento religioso humano — 

antropologia, não Deus.7 

Considere como era estudar a Bíblia na Universidade de Oxford do século 19, 

quando ela não era mais uma universidade medieval, mas sim uma universidade 

completamente moderna. Os compromissos de fé tinham que ser verificados na porta 

do laboratório ou da sala de aula.8 Para serem dignos de confiança, os acadêmicos 

tinham que aceitar um novo credo: o naturalismo metodológico, outro nome para o 

método científico moderno e sua exigência de que apenas causas naturais explicam 

os fenômenos naturais.9 A declaração clássica do naturalismo metodológico no que 

se refere ao estudo da Bíblia é a famosa palestra de Benjamin Jowett, de 1860, “On 

the Interpretation of Scripture” [Sobre a Interpretação das Escrituras] (Jowett, 1907, 

p. 1-76). Jowett era professor régio de grego em Oxford e clérigo. No entanto, sua 

palestra propunha que, por ser um documento da universidade, a Bíblia fosse lida 

“como qualquer outro livro” — isto é, como qualquer outro livro escrito por seres 

humanos historicamente condicionados que não foram inspirados 

 
5 Na mesma linha, John Sullivan questiona se, e em que medida, a prática da leitura na universidade 
está em declínio. Em um gesto que evoca o papel unificador da Bíblia na universidade medieval, 
Sullivan sugere que a recuperação da instrução e conhecimentos básicos da Bíblia podem influenciar 
a maneira como outros tipos de leitura são realizados na universidade (Jeffrey; Evans, 2007, p. 216-
239). 
6 Essa tendência pode ter começado com Friedrich Schleiermacher, que fez da fé cristã (sentimento 
religioso humano) o objeto de seu estudo, em vez do próprio Deus (cf. Schleiermacher, 1928; Cady; 
Brown, 2002). 
7 Para uma introdução à antropologia da religião, veja James S. Bielo (2015). 
8Para um estudo clássico do desafio para uma fé, como o cristianismo, que se baseia em afirmações 
históricas, veja Van A. Harvey (1996). 
9 Para uma crítica do naturalismo metodológico de um ponto de vista cristão, veja Del Ratzsch (2000, 
p. 122-129; Plantinga, 2003a, p. 107-134). 



 

5 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

sobrenaturalmente. Adadêmicos subsequentes ficaram felizes em atender à proposta 

de Jewett — tanto que Michael Legaspi pôde intitular seu estudo da Bíblia na 

universidade moderna como The Death of Scripture and the Rise of Biblical Studies 

[A Morte das Escrituras e a Ascensão dos Estudos na Área Bíblica] (Legaspi, 2010). É 

em grande parte a história de como a Bíblia perdeu seu status de Escritura 

autoritativa quando passou a ser lida “como qualquer outro livro”. De fato, na 

universidade moderna não se lê as Escrituras cristãs, mas apenas o que Legaspi 

chama de “Bíblia acadêmica”. Como qualquer outro documento da universidade, a 

Bíblia tornou-se sujeita a quaisquer métodos, abordagens disciplinares ou visões de 

mundo que por acaso estejam à la mode (ou seja, modernas; na moda).10 

Tudo mudou novamente com o advento da pós-modernidade. Os estudiosos 

bíblicos pós-modernos abandonaram a ilusão de que podem abordar o texto com a 

mentalidade científica de objetividade neutra.11 Para muitos pensadores pós-

modernos, a racionalidade desinteressada, tão valorizada pela modernidade, é uma 

máscara por trás da qual se escondem inúmeros interesses ideológicos. A 

racionalidade nunca nos dá um ponto de vista divino, mas sim situa-se em uma 

cultura, época, etnia, gênero e classe específicos. Os críticos pós-modernos veem a 

interpretação bíblica com desconfiança. Aqueles que leem a Bíblia não estão 

servindo à fé, como nos tempos pré-modernos, ou ao conhecimento crítico, como na 

modernidade, mas sim à sua própria vontade de poder ou à vontade de sua 

comunidade interpretativa. Não existe leitura neutra, pois toda interpretação da 

Bíblia é política, no sentido de que está envolvida em uma disputa por poder.12 Na 

academia atual, onde os exércitos modernos e pós-modernos se chocam dia e noite, 

as críticas pós-coloniais e ideológicas competem com várias formas de crítica 

histórica pelo direito de se gabar de quem está lendo a Bíblia corretamente. Como 

 
10 A obra de James Barr é típica da erudição bíblica crítica moderna. Veja, em particular, seus livros 
The Bible in the Modern World (1973) e Holy Scripture: Canon, Authority, Criticism (1983). 
11 Veja a pesquisa introdutória de A. K. M. Adam, What is Postmodern Biblical Criticism? (1995) e A. 
K. M. Adam Handbook of Postmodern Biblical Interpretation (2000). 
12 Para um exemplo de abordagens que apresentam tipos variantes de crítica ideológica, veja o 
trabalho de Castelli et al. (1997). 



 

6 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

Dorothy13 poderia dizer: “Totó, tenho a sensação de que não estamos mais em 

1860”.14 

Uma maneira intrigante de estudar a história das ideias seria examinar as 

mudanças nos rumos dos comentários bíblicos. De fato, talvez não haja barômetro 

intelectual e cultural mais revelador do que a maneira como as pessoas leem, 

interpretam e se apropriam da Bíblia. Não é a Bíblia em si, mas a maneira como a 

lemos, que atua como um espelho no qual vemos todas as nossas paixões e 

preocupações. Cada tendência social, cada moda acadêmica, eventualmente se 

manifesta no tipo de comentários que as pessoas escrevem.15 A academia influencia 

os métodos que utilizamos para lermos a Bíblia; a cultura mais ampla influencia 

nossas sensibilidades quanto ao que lemos nas Escrituras ou ao que prestamos 

atenção nas Escrituras. Todo tipo de teoria literária e crítica literária eventualmente 

se manifesta nos comentários bíblicos. Da mesma forma, cada preocupação ou 

movimento cultural, do feminismo ao marxismo e o meio ambiente, tem seus 

respectivos defensores na arena da interpretação bíblica. Muitas dessas abordagens 

críticas e preocupações temáticas são úteis na medida em que iluminam este ou 

aquele nível ou aspecto das Escrituras. No entanto, com demasiada frequência, 

impõem preocupações e inquietações mundanas ao texto, e estas podem ou não 

corresponder aos interesses do próprio texto e às intenções dos seus autores.16 

Seria um erro pensar que não havia lugar para a fé na leitura da Bíblia como 

documento da universidade. Essa não é a minha afirmação. Minha afirmação, em vez 

disso, é que interesses especificamente cristãos e eclesiásticos foram deslocados por 

vários interesses disciplinares e ideológicos na academia pluralista: “É impossível 

 
13 Nota do tradutor: Dorothy é uma personagem da obra The Wonderful Wizard of Oz (O Maravilhoso 
Feiticeiro de Oz) de 1900; retratada no filme The Wizard of Oz (O Mágico de Oz) de 1939. Totó é o 
nome do seu cachorro. A famosa fala de Dorothy ocorre quando um tornado leva sua casa para a terra 
mágica de Oz, e a personagem diz “Toto, I've a feeling we're not in Kansas anymore” (“Totó, tenho a 
sensação de que não estamos mais no Kansas”). Vanhoozer reutiliza essa frase, substituído “Kansas” 
por “1860”.  
14 Para uma interessante coleção de ensaios sobre a situação atual da universidade presa entre as 
correntes modernas e pós-modernas, veja Ronald Barnett (2015). 
15 Não é mera coincidência, por exemplo, que o feminismo tenha eventualmente gerado a 
interpretação bíblica feminista. Veja, por exemplo, Newsom, Ringe e Lapsley (2012) e a série Feminist 
Companion to the Bible, publicada pela Sheffield Academic Press. Há também comentários africanos, 
afro-americanos, mulheristas e queer. Outra tendência importante que vale a pena notar é o número 
crescente de comentários pós-coloniais. Veja, por exemplo, Hemchand Gossai, Postcolonial 
Commentary and the Old Testament (2019) e Fernando F. Segovia e R. S. Sugirtharajah, A Postcolonial 
Commentary on the New Testament Writings (2009). 
16 Veja mais em meu “Theological Commentary and ‘The Voice from Heaven’: Exegesis, Ontology, and 
the Travail of Biblical Interpretation,” (2013, p. 269-298). 



 

7 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

fazer pesquisa, envolver-se na atividade da investigação acadêmica, sem se basear, 

em grande medida, em compromissos pré-teóricos que não podem ser justificados 

em bases teóricas” (Wolters, 2007, p. 60, tradução nossa). Portanto, não é que os 

acadêmicos leiam a Bíblia sem fé, mas que a leem de acordo com suas próprias 

convicções racionais e culturais mais profundas — chamemos isso de fé secular (cf. 

Smith, 2015). 

 

AS DISCIPLINAS ACADÊMICAS NA PERSPECTIVA BÍBLICA: O PANORAMA GERAL 

Como Sansão despojado de seus cabelos, a Bíblia na academia pluralista de 

hoje tornou-se tão fraca quanto qualquer outro livro. Os estudiosos bíblicos da 

Universidade de Oxford, Robert Morgan e John Barton, provavelmente expressaram 

isso da melhor maneira: “Textos, como homens e mulheres mortos, não têm direitos, 

objetivos ou interesses. Eles podem ser usados da maneira que os leitores ou 

intérpretes escolherem” (Morgan; Barton, 1988, p. 7, tradução nossa). Muito mais 

poderia ser dito sobre as inúmeras maneiras pelas quais a Bíblia está sendo hoje 

analisada, investigada, dissecada e desconstruída como um documento da 

universidade. No entanto, proponho aqui levar meu título em uma direção diferente, 

onde a Bíblia seja menos um objeto inerte e mais uma heurística eficaz — uma lente 

interpretativa viva e ativa (cf. Hb 4:12). O objetivo é explorar os possíveis papéis 

positivos que a autoridade bíblica pode desempenhar no contexto da universidade 

multidisciplinar de hoje. Especificamente, quero explorar se os estudiosos cristãos 

podem ser bíblicos em outras disciplinas além das áreas bíblicas, história da igreja e 

teologia — e, se sim, como.17 

 

Uma hipótese preliminar 

Começo com uma hipótese preliminar: a contribuição mais importante da 

Bíblia para a universidade em geral, e para seus diversos departamentos acadêmicos 

em particular, consiste não em fornecer um conjunto específico de dados, mas sim 

uma estrutura abrangente e definitiva para a compreensão do mundo natural e da 

história humana. 

Em meu ensaio anterior, argumentei que as visões de mundo fornecem 

estruturas narrativas ou histórias que nos permitem responder às grandes questões 

 
17 Para uma importante coleção de ensaios sobre este tópico geral, veja Jeffrey e Evans (2007). 



 

8 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

da vida e, assim, nos orientam para o projeto de ser-no-mundo. Argumentei que 

histórias não bíblicas ocuparam um lugar de destaque no imaginário social 

moderno.18 Agora, quero sugerir que a estratégia mais importante para acadêmicos 

cristãos é fazer do evangelho — a história do que o Pai está realizando no Filho, por 

meio do Espírito, para renovar as criaturas e toda a criação — a “história 

controladora” para o nosso pensamento sobre a realidade.19 O evangelho de Jesus 

Cristo deve ser a pedra de toque definitiva para todos os nossos pensamentos a 

respeito de toda a realidade criada (ser), juntamente com nossos julgamentos sobre 

sua verdade, bondade e beleza (os transcendentais).20  

Uma rápida ressalva se impõe: reconhecer a Bíblia como nossa narrativa 

controladora não significa que ela deva funcionar de maneira opressiva ou coercitiva. 

Não queremos sacrificar nem oprimir o intelecto. Enquanto os estudiosos medievais 

se contentavam em chamar a teologia de “rainha das ciências”, seus equivalentes 

modernos há muito tempo declararam que a teologia é uma rainha sem roupas.21 

Invocar a autoridade suprema da Bíblia (sola Scriptura), portanto, não é desculpa 

para que os teólogos assumam o manto de rainha e dominem as outras disciplinas 

acadêmicas, ou para que os estudiosos bíblicos digam aos seus colegas das ciências 

o que podem ou não dizer em suas próprias áreas. Isso seria anti-intelectual. Em vez 

disso, a melhor parte da sabedoria é lembrar que fomos feitos de forma admirável e 

maravilhosa: biólogos moleculares podem precisar ser lembrados de que o genoma 

não é toda a história humana, mas teólogos precisam ouvir o que os biólogos 

moleculares têm a dizer sobre o DNA.22 Precisamos de muitas disciplinas acadêmicas 

para compreender plenamente a história do que significa ser humano, e a teologia 

 
18 Sobre o papel de histórias nas visões de mundo, veja as obras citadas em meu artigo “Being Biblical 
in a Pluralistic Age” (2019a) e “Ser bíblico em uma época pluralista” (2025). 
19 Cf. Nicholas Wolterstorff sobre “crenças de controle”: “Meu argumento no que se segue é que as 
crenças religiosas do estudioso cristão devem funcionar como crenças de controle [ou crenças 
controladoras] quando planejam e pesam teorias” (1984, p. 70, tradução nossa). 
20 Muitas universidades medievais adotaram a estrutura ontológica de Aristóteles, segundo a qual 
verdade, bondade e beleza são propriedades do “ser”. A verdade corresponde à epistemologia, a 
bondade à moralidade e a beleza à estética. Sobre os transcendentais, veja Alice M. Ramos (2012) e 
Scott MacDonald (1991). O que falta na universidade pluralista moderna é uma metafísica acordada, 
isto é, uma explicação consensual de como é a realidade. Na medida em que o materialismo 
naturalista pretende ocupar o trono da metafísica, ele normalmente elimina questões de bondade e 
beleza. O presente ensaio explora o que pode significar atribuir uma função metafísica ao evangelho. 
21 Tomás de Aquino não usa explicitamente a expressão “rainha das ciências”, mas apresenta a teologia 
como uma ciência, e uma ciência “mais nobre” do que as demais, de modo que as “outras ciências 
são chamadas de servas desta” (Summa Theologiae, Pt. 1, Q. 1 art. 5, tradução nossa. Disponível em: 
https://www.newadvent.org/summa/1001.htm#article5. Acesso em: 10 ago. 2025). 
22 Um importante contador de histórias genômicas é Denis Alexander (2017). 



 

9 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

as ignora por sua conta e risco. O reducionismo ainda é estúpido, mesmo quando está 

do lado dos anjos.23 Não é, então, que estudiosos bíblicos e teólogos podem ditar os 

detalhes de outros domínios do conhecimento; é, antes, que a Bíblia e a teologia 

falam de um domínio que está além dos limites da ciência: o domínio da Palavra de 

Deus (cf. Webster, 2012, p. 3-31). Os apóstolos que escreveram o Novo Testamento 

sabiam algo que os acadêmicos seculares não sabem e não podem saber somente 

pela razão, a saber, o que mantém unidas as várias partes do currículo e o próprio 

universo.24 Os apóstolos proclamam o mistério de Cristo, por meio de quem todas as 

coisas vieram à existência e em quem todas as coisas subsistem (Cl 1:16-17). A 

teologia é menos a rainha das ciências do que (para continuar a metáfora do xadrez) 

um bispo que se move lateralmente pelas fileiras, fazendo conexões 

interdisciplinares. A tarefa da teologia em um ambiente universitário, tão urgente 

quanto desafiadora, é “afirmar que Jesus Cristo é Senhor e propor essa afirmação 

como determinante para o empreendimento acadêmico cristão” (Harink, 1999, p. 

391, tradução nossa). 

 

A economia triúna da luz: o fundamento, a gramática e o objetivo de uma visão 

de mundo cristã 

Os cristãos acreditam que existe uma unidade de sabedoria — um fundamento 

para o uni da universidade — que sustenta a pluralidade disciplinar que vemos na 

academia. São Boaventura inicia seu tratado do século 13, Sobre a Redução das Artes 

à Teologia, citando Tiago 1:17: “Toda boa dádiva e todo dom perfeito vêm lá do alto, 

descendo do Pai das luzes.” Para Boaventura, há uma fonte de luz, mas muitas luzes. 

Por exemplo, ele distingue a luz da percepção sensorial da luz do conhecimento 

filosófico, um produto não dos sentidos, mas da razão (Bonaventure, 1996, p. 41). O 

intelecto é o dom extraordinário de Deus às criaturas. A Escritura é uma luz superior 

porque revela as verdades que transcendem a razão e são necessárias para a 

salvação. No entanto, todas as formas de conhecimento humano, em última análise, 

 
23 Por reducionismo, entendo a tendência de explicar fenômenos de nível superior (por exemplo, 
consciência, amor) em termos científicos de nível inferior (por exemplo, física, química). Veja 
também Arthur Peacocke (1993, p. 39-43). 
24 Pascal é um bom exemplo de filósofo que reconhece a existência de razões que a razão desconhece: 
“O coração tem razões que a razão desconhece” (Pensées, nº 277, tradução nossa. Disponível em: 
https://www.ccel.org/ccel/pascal/pensees.all.html. Acesso em: 10 ago. 2025). Veja também Thomas 
V. Morris (1992). 



 

10 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

servem a um propósito abrangente: conduzir-nos de volta a Deus. Observação: a 

redução no título de Boaventura não significa o que hoje chamamos de reducionismo. 

A palavra, derivada do latim re + ducere, significa literalmente “conduzir de volta”. 

A luz da razão ou da inteligência vem de Deus e conduz de volta a Deus — ou deveria. 

A tarefa especial da teologia é falar de Deus e de todas as coisas em relação 

a Ele. No entanto, a teologia foi em grande parte exilada das universidades 

ocidentais, substituída pelos estudos religiosos e, mesmo nos bolsões onde 

permanece, não desfruta mais de status real: 

 

O rebaixamento da teologia ao status de disciplina única — insegura 
— ao lado de (e cada vez mais assediada por) outras inibe a teologia 
de fornecer uma explicação abrangente da natureza e dos fins da 
atividade intelectual em sua totalidade e, portanto, dos estudos 
humanos (Webster, 2012, p. 171-172). 

 

John Henry Newman antecipou as consequências desse rebaixamento já em 

1852, quando publicou sua obra clássica The Idea of a University [A Ideia de uma 

Universidade]. O papel da teologia na universidade, acreditava Newman, era garantir 

a unidade e a coerência da universidade sem permitir que qualquer disciplina 

acadêmica absolutizasse falsamente seu domínio ou abordagem da realidade, como 

se a física fosse mais verdadeira do que a psicologia (Newman, 1982). 

Voltando a Tiago 1:17: Deus é luz, e vemos todas as coisas em relação à luz de 

Deus. Mas como? A seguir, quero falar, como teólogo sistemático, sobre o que chamo 

de a economia da luz, ou seja, a maneira como o Deus triúno compartilha com as 

criaturas temporais Seu conhecimento e sabedoria eternos.25 Enquanto a “redução” 

de Boaventura diz respeito a seguir a luz que vemos na universidade de volta à sua 

fonte última em Deus, a economia da luz traça a maneira como o Pai da luz comunica 

Sua luz por meio da obra de Seu Filho e de Seu Espírito, permitindo-nos assim 

compartilhar “da herança dos santos na luz” (Cl 1:12). Ao explicar a economia da 

luz, creio que teremos uma melhor compreensão do fundamento, da gramática e do 

objetivo do que significa ser bíblico em uma academia pluralista. 

 

Deus é um, Aquele que criou todas as coisas (o Fundamento) 

 
25 Abordo isso com mais detalhes em Vanhoozer e Treier, Theology and the Mirror of Scripture: A Mere 
Evangelical Account (2015, p. 85-90). 



 

11 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

O Deus único é constituído por três pessoas, o Pai, o Filho e o Espírito, cuja 

vida é comunicação perfeita (isto é, “tornar comum”) e comunhão. Assim como os 

primeiros cristãos em Jerusalém, os três “estavam juntos e tinham tudo em comum” 

(At 2:44), mesmo antes da criação. 

Embora o Deus triúno desfrute eternamente da luz, da vida e do amor 

perfeitos que Ele é em Si mesmo, Ele decidiu comunicar essa bondade ao que não é 

Deus, a saber, o universo criado.26 A criação não é autoiniciável, autossustentável ou 

autoexplicativa, mas totalmente dependente da vontade de Deus. É porque o 

universo é contingente, uma criação livre que poderia não ter sido e ter sido 

diferente, que agora temos que discernir sua ordem através do estudo cuidadoso de 

sua particularidade (cf. Torrance, 1981; 2002). 

Ser bíblico importa, não apenas porque é a história controladora que sustenta 

a cosmovisão cristã, mas também porque, sem a Bíblia, nada saberíamos sobre o 

plano de salvação de Deus. O Deus triúno Se fez conhecido pelo que disse e fez, e a 

própria Bíblia faz parte da ação comunicativa de Deus. A narrativa bíblica é, em 

última análise, uma história de “missões” — a história do Pai “enviando” o Filho e o 

Espírito para realizar Seu plano de salvação. Precisamos entender a história da Bíblia 

para conhecer o Deus triúno, a nós mesmos e o significado da história.27 Os Pais da 

Igreja expressaram uma profunda compreensão do Deus da Bíblia com a fórmula 

opera trinitatis ad extra indivisa sunt (“as obras exteriores da Trindade são 

indivisíveis”). Isso significa que tudo o que Deus faz é obra de todas as três pessoas 

divinas. Por que existe algo em vez de nada? Porque Deus, o Pai, criou todas as coisas 

em e por meio do Filho no Espírito. Por que existem boas notícias em vez de nenhuma 

notícia (silêncio)? Porque Deus, o Pai, reconciliou o mundo consigo mesmo em Cristo 

por meio da cruz. Herman Bavinck extrai a implicação para uma cosmovisão cristã: 

“A mente cristã permanece insatisfeita até que toda a existência seja remetida ao 

 
26 É importante distinguir a vida interior e eterna de Deus (a Trindade “imanente”) das obras e da 
missão de Deus no mundo exterior a Si mesmo (a Trindade “econômica”). Há apenas um Deus triúno, 
é claro, mas podemos dizer que a Trindade econômica “comunica” a Trindade imanente. Veja mais 
em meu livro Remythologizing Theology: Divine Action, Passion, and Authorship, cap. 5, “Deus em 
três pessoas: aquele que ilumina e vive no amor” (2010, tradução nossa). Veja também Fred Sanders, 
The Triune God, cap. 3, “Communicative Missions” (2016). 
27 Como a Bíblia relata uma história unificada dos atos comunicativos do Deus triúno na história, é 
melhor pensar na história como um drama: uma história encenada; uma história encarnada (cf. 
Bartholomew; Goheen, 2014). 



 

12 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

Deus triúno, e até que a confissão da Trindade de Deus funcione no centro do nosso 

pensamento e da nossa vida” (Bavinck, 2004, v. 2, p. 330, tradução nossa). 

Se Bavinck estiver certo, segue-se que a própria mente cristã deve se referir 

ao Deus triúno. Em outras palavras, precisamos de uma teologia da inteligência 

humana. Precisamos compreender a mente humana como criada, caída e 

regenerada, e precisamos fazê-lo em uma estrutura trinitária — no que estou 

chamando aqui de economia da luz. Como em todas as obras trinitárias, o Pai inicia, 

o Filho ordena e o Espírito realiza o ato de iluminar.28 O Espírito Santo é o autor 

primário da inteligência restaurada. É somente graças ao Espírito, que faz brilhar a 

luz da Palavra em nossa mente (isto é, iluminação), que nosso intelecto cristão é 

despertado de seu sono não dogmático para a realidade brilhante do que está em 

Jesus Cristo.29 

 

Deus é luz, o resplendor da razão e da verdade e, portanto, Aquele que permite 

que todas as coisas sejam conhecidas (a Gramática) 

O Deus triúno é tanto o fundamento do universo quanto a gramática da 

universidade — a fonte das regras básicas para falar verdadeiramente sobre o 

universo, incluindo nós mesmos e, por derivação, Deus, o Criador. Em particular, 

Deus, o Filho, o Logos eterno, é o princípio da inteligibilidade de todas as coisas, 

pois todas as coisas subsistem em Cristo (Cl 1:17). Além disso, o Filho, que é a luz do 

mundo (Jo 8:12; 9:5), “ilumina toda a humanidade” (Jo 1:9), graciosamente 

permitindo que homens e mulheres participem de Sua inteligência. Isso também é 

uma comunicação de luz. Se quisermos recuperar a primazia da história que as 

Escrituras contam, devemos incluir a mente humana como parte dela. A criação por 

meio de Cristo, o afastamento de Cristo e a redenção em Cristo, que é a luz, são 

uma maneira de contar a história bíblica da inteligência criada. Nas palavras do 

falecido teólogo inglês John Webster: “Teologia e universidades são elementos na 

história inacabada da redenção da inteligência humana” (Webster, 2016, v. 2, p. 157, 

tradução nossa). Revelação é o termo técnico para o Deus triúno compartilhando ou 

tornando comum Seu autoconhecimento (luz) com as criaturas humanas. Se 

 
28 Cf. João Calvino: Ao Pai é atribuído o início da ação, a fonte e a origem de todas as coisas; ao Filho, 
a sabedoria, o conselho e o arranjo em ação, enquanto a energia e a eficácia da ação são atribuídas 
ao Espírito (Institutas, v. 1, cap. 13, n. 18). 
29 Em filosofia, a metafísica é o estudo da realidade última, o que é. Da mesma forma, a teologia, 
argumento eu, é o estudo da realidade última ou escatológica, o que é (e está vindo a ser) em Cristo. 



 

13 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

compreendemos algo plenamente apenas quando podemos relacioná-lo a Deus — o 

fundamento e a gramática da inteligibilidade da criação —, então podemos dizer que, 

em um sentido importante, a revelação é necessária para o verdadeiro 

conhecimento. Ela também é necessária para a redenção. Pois a luz é a “luz da vida” 

(Jo 8:12), e em Cristo estava “a vida” e “a vida era a luz dos homens” (Jo 1:4). 

Deus é luz (1Jo 1:5), e a ordem criada reflete um pouco da Sua luz (Rm 1:19-

20), mas corações e mentes pecaminosos estão perdidos nas trevas (Rm 1:21). Oseias 

4:1 diz: “Não há verdade, nem amor, nem conhecimento de Deus na terra.” Quanto 

conhecimento de outras coisas podemos ter se fecharmos os olhos e as mentes para 

o fundamento e a gramática do universo? (cf. Hay, 2017). 

Graças a Deus, que em Sua misericórdia comunica Sua luz a um mundo em 

trevas: “Na Tua luz, vemos a luz” (Sl 36:9). Aqui, também, todas as três pessoas da 

Trindade estão envolvidas na iluminação. O Pai “habita na luz inacessível” (1Tm 

6:16), mas enviou a “verdadeira luz” ao mundo (Jo 1:9). Jesus Cristo é, nas palavras 

do Credo Niceno, “Luz da Luz, Deus verdadeiro de Deus verdadeiro”. Ele, o Logos, é 

“a luz do mundo” (Jo 8:12; 9:5). Segundo Tomás de Aquino, “A iluminação de nossas 

mentes é, primariamente, a missão do Filho” (Whidden III, 2015, p. 8, tradução 

nossa).  

Aqueles que conhecem Jesus são transferidos para o Seu reino de luz (Cl 1:13). 

O papel do Espírito Santo também é fundamental; é Ele quem brilha em nossos 

corações “para iluminação do conhecimento da glória de Deus na face de Jesus 

Cristo” (2Co 4:6). O Pai é a fonte da luz, o Filho é o resplendor dessa luz e o Espírito 

é a perfeição da luz, Aquele que a torna visível. A iluminação é, portanto, a perfeição 

da revelação e o produto da economia da luz, “a obra pela qual Deus, o Espírito, 

vivifica a inteligência da criatura e a torna capaz de receber e apropriar-se da 

instrução divina” (Webster, 2016 p. 160, tradução nossa).  

Sem a iluminação do Espírito, seres humanos ainda estariam na escuridão, 

tanto no que diz respeito ao tema das Escrituras quanto ao significado da vida. Os 

secularistas modernos sustentam que a razão humana fornece sua própria luz, mas 

os cristãos discordam, sabendo que os pecadores suprimem a verdade pela injustiça 

(Rm 1:18). A boa notícia é que o Espírito renova a mente e restaura nosso 

funcionamento cognitivo (Rm 12:2). Deus projetou a mente humana para funcionar 



 

14 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

melhor quando confia na Palavra de Deus, a única que a orienta corretamente para 

a realidade (Webster, 2016 p. 160). 

 

Deus quer que as pessoas do seu povo sejam pequenas luzes, pessoas que 

participam da economia da luz como testemunhas sábias da luz (o Objetivo) 

Francis Bacon foi um profeta da modernidade quando declarou que “o próprio 

conhecimento é poder” (em latim, ipsa scientia potestas est).30 A tragédia de Fausto, 

de Goethe, retrata bem o preço que se paga por cobiçar o conhecimento (cf. Goethe, 

2008). É altamente discutível se a mera acumulação de conhecimento é um bem 

intrínseco. O século 20 nos mostrou quão verdadeiro isso é (pense nas armas 

atômicas) e como o conhecimento pode ser usado para o bem ou para o mal. A 

universidade cristã existe não apenas para reunir e distribuir conhecimento 

(scientia), mas para cultivar a sabedoria (sapientia), o uso correto do 

conhecimento.31 Os acadêmicos cristãos, em particular, devem, portanto, fazer mais 

do que informar os alunos; devem transformá-los em pessoas que saibam o que fazer 

com o conhecimento a fim de cuidar da criação, edificar os outros e glorificar a Deus 

— e que estejam dispostas a fazê-lo. 

Erasmo compreendeu a centralidade das humanidades na educação: Qual é a 

coisa mais perniciosa para o ser humano? A ignorância. As pessoas não nascem, mas 

são formadas.32 Ele acreditava que a educação era a chave para a renovação da 

sociedade. Preocupava-se com a corrupção em sua sociedade cristã do século 16 e 

exortava papas, príncipes e pregadores a empregar o que ele chamava de a “filosofia 

de Cristo”, que era, em grande parte, uma questão de interpretar a Bíblia de uma 

forma que formasse uma vida centrada em Cristo (cf. Jardine, 1997). Não deveria 

ser esse o objetivo das universidades cristãs em todos os tempos e lugares? Os 

estudantes universitários do século 21 estão inundados de informações e 

conhecimento especializado. Nas palavras memoráveis de T. S. Eliot: “Onde está a 

sabedoria que perdemos no conhecimento? Onde está o conhecimento que perdemos 

na informação?” (Eliot, 1991, p. 147, tradução nossa). O objetivo de uma educação 

universitária cristã deve ser ajudar homens e mulheres a se tornarem sábios em 

 
30 Meditationes Sacrae, de Francis Bacon (1597, tradução nossa), disponível em: 
https://en.wikisource.org/wiki/Meditationes_sacrae. Acesso em: 26 ago. 2025. 
31 Sobre a diferença entre conhecimento e sabedoria, e a necessidade desta última, veja Mary Midgley 
(1989). 
32 Desiderius Erasmus, De pueris instituendis (1529). 



 

15 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

Cristo. Isso requer não apenas estudar a Bíblia, mas também habitar em seu 

imaginário canônico, social e cósmico (cf. Vanhoozer, 2017, p. 233-256). 

A sabedoria é prima em primeiro grau do entendimento. Obtemos 

entendimento quando somos capazes de ver como as coisas se encaixam em 

conjuntos maiores. Aprender é a capacidade de encaixar cada vez mais coisas em um 

quadro do todo, ou seja, a história da criação, queda, redenção e consumação 

contada na Bíblia. Somente a Escritura (sola Scriptura) nos dá acesso autoritativo ao 

significado da vida, a toda a história, a Deus e a nós mesmos. Longe de ser inimiga 

da razão ou de uma educação universitária, a fé cristã na Palavra de Deus auxilia, 

instiga e possibilita o aprendizado, apontando-nos para o todo, sem o qual só pode 

haver informação. Lembre-se da redução de Boaventura: todas as formas de 

conhecimento humano servem para nos guiar em nossa jornada de volta a Deus. Esta, 

então, é a gramática trinitária da luz: o Pai, que é luz, envia Cristo, que é a luz do 

mundo, que, por sua vez, envia o Espírito para fazer essa luz brilhar em nossos 

corações e mentes (2Co 4:6). 

 

Escritura na economia da luz 

A Bíblia é um exemplo graciosamente concedido de revelação especial e um 

ingrediente na economia triúna da luz divina, “uma luz para o nosso caminho 

[acadêmico]” (Sl 119:105). Somente a Escritura (sola Scriptura) é a transcrição 

divinamente autorizada do drama da redenção, a chave para a compreensão da 

história de Jesus Cristo e, portanto, para tudo o que acontece no Grande Teatro do 

Mundo. 

O princípio sola Scriptura recebe muita crítica negativa, mas, se bem 

compreendido, desempenha um papel vital no currículo universitário cristão.33 Uma 

imagem distorcida de sola Scriptura — de um indivíduo interpretando a Bíblia 

sozinho, sem consultar nenhuma outra fonte — dá má reputação à autoridade bíblica, 

pois parece marginalizar a ciência. No entanto, os reformadores protestantes nunca 

pretenderam sugerir que a Escritura deveria ser a única coisa que as pessoas estudam 

na academia. Não se deve confundir sola com “solo” Scriptura.34 Por meio do 

 
33 Para uma análise crítica recente do princípio sola Scriptura, veja Hans Burger, Arnold Huijgen, Eric 
Peels (2018). Para uma defesa da visão tradicional, veja D. A. Carson (2016); Matthew Barrett (2016); 
e John C. Peckham (2016). 
34 Um conceito bem argumentado por Keith A. Mathison (2001). 



 

16 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

princípio sola Scriptura os reformadores afirmaram a Bíblia como a autoridade 

suprema e final para a fé e o pensamento cristão, mas não a única autoridade. A 

Escritura é a suprema corte, mas há cortes inferiores que também têm um papel a 

desempenhar, incluindo as várias disciplinas acadêmicas que fazem parte da 

economia da luz comum (ou seja, a revelação geral). 

Lembre-se de que, para N. T. Wright, o conhecimento ocorre “quando as 

pessoas encontram coisas que se encaixam na história específica” que expressa sua 

visão de mundo (Wright, 1993, p. 37). Tenho argumentado que, em uma universidade 

cristã, a Bíblia deve funcionar como a história controladora na qual outros 

conhecimentos se encaixam. Isso sugere um sentido totalmente diferente da Bíblia 

como “um documento da universidade”. Em vez de olhar para a Bíblia como os 

críticos examinam todos os outros livros, deveríamos olhar por meio da Bíblia em 

nossas respectivas disciplinas acadêmicas: à luz da Bíblia, vemos mais luz.35 Somente 

as Escrituras oferecem a possibilidade de uma visão unificadora para a universidade. 

Duas advertências são necessárias neste ponto. 

Em primeiro lugar, o princípio sola Scriptura, corretamente entendido, não 

tenta usar a Bíblia como um livro-texto científico. Essa é a tentação de um biblicismo 

ingênuo que força o texto a abordar questões ou responder a perguntas que o texto 

não aborda.36 Ao mesmo tempo, sola Scriptura, corretamente entendido, também 

não restringe o escopo das Escrituras a questões de fé pessoal. Essa é a tentação de 

um dualismo que segrega o sagrado e o secular. Abraham Kuyper refutou esse 

dualismo quando afirmou, em seu famoso discurso dedicatório na fundação da 

Universidade Livre de Amsterdã, que “não há um centímetro quadrado em todo o 

domínio de nossa existência humana sobre o qual Cristo, que é Soberano sobre tudo, 

não clame: ‘Meu!’” (Bratt, 1998, p. 488, tradução nossa). A Bíblia fala com 

autoridade sobre “cada centímetro quadrado” da realidade, mas o faz de uma 

maneira particular e em um nível particular. E isso me leva ao meu segundo ponto. 

As Escrituras são autoritativas na universidade, sim, mas não como uma fonte 

privilegiada que supera ou substitui dados científicos. Os detalhes práticos do 

trabalho acadêmico em cada domínio disciplinar — estudo, indução, análise etc. — 

 
35 Tomo essa distinção do ensaio de C. S. Lewis, “Meditation in a Toolshed”, no qual ele compara olhar 
para um feixe de luz e olhar ao longo dele (Lewis, 1970, p. 212-215). A Escritura, sugiro, é esse feixe 
de luz. 
36 Para uma crítica desse biblicismo ingênuo, veja Christian Smith (2012). 



 

17 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

continuam necessários.37 O papel singular das Escrituras é servir como a história 

abrangente ou metanarrativa que informa e transforma o imaginário social (e 

acadêmico), nossa noção da origem, ordem e propósito das coisas, e como elas se 

encaixam. A Bíblia fornece um testemunho precioso sobre de onde viemos e para 

onde, em Cristo, estamos indo. A história unificada de Adão, Israel e Jesus Cristo 

responde às grandes questões que nenhum departamento acadêmico pode responder 

sozinho. É essa história, subscrita pelo Deus triúno, que revela Deus e Sua relação 

com o universo e, em última análise, fornece coerência à universidade. A Bíblia torna 

conhecido o fundamento, a gramática e o objetivo da universidade, revelando que 

todas as coisas, em última análise, conduzem de volta ao Deus triúno, seu princípio 

e fim. 

 

AS DISCIPLINAS ACADÊMICAS EM PERSPECTIVA BÍBLICA: AS CIÊNCIAS NATURAIS E AS 

HUMANAS 

O Artigo 2 da Confissão Belga (1561) trata de “Os meios pelos quais 

conhecemos a Deus”, declarando que conhecemos a Deus por Seus “dois livros”. O 

primeiro, a natureza, é “um belo livro, no qual todas as criaturas, grandes e 

pequenas, são como letras para nos fazer ponderar as coisas invisíveis de Deus”. O 

segundo dos dois livros de Deus é, obviamente, a Bíblia. Bavinck extrai uma 

implicação importante: “Nunca se deve esquecer que, mesmo considerando que a 

Bíblia e a natureza, visto que provêm do mesmo Deus, não podem estar em conflito, 

ainda é bem possível que a exegese das duas entre em conflito uma com a outra” 

(Bavinck apud Wolters, 1996, p. 49-50, tradução nossa). Este é um ponto 

importantíssimo e que vale a pena explorar mais a fundo, pois simplesmente não é 

verdade que teologia e ciência estejam em combate mortal. O verdadeiro conflito 

não reside entre a teologia e as ciências, mas entre metafísicas rivais que distorcem 

a interpretação de ambos os livros de Deus (cf. Plantinga, 2011). 

 

Ciências naturais 

Recapitulando: Deus é o autor de dois livros, um estudado pela ciência e o 

outro pela teologia. Por que, então, a teologia e a ciência parecem discordar com 

tanta frequência? Bavinck está certo ao afirmar que o problema não está nos textos 

 
37 Um recurso ainda valioso para modelar uma abordagem equilibrada é a de Bernard Ramm (1954). 



 

18 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

de autoria divina, mas em suas interpretações formuladas humanamente: “O conflito 

surge apenas porque tanto o texto do livro das Escrituras quanto o texto do livro da 

natureza são frequentemente mal lidos e mal compreendidos” (Bavinck, 2004, v. 2, 

p. 496, tradução nossa). 

Ler corretamente os dois livros de Deus é a principal tarefa da universidade 

cristã. No entanto, a leitura correta não é simplesmente uma questão de seguir 

métodos e procedimentos, mas também de se tornar o tipo certo de pessoa — uma 

pessoa com virtude intelectual.38 Ser honesto, cuidadoso e humilde é tão importante 

nas ciências naturais quanto em qualquer outro lugar da universidade, incluindo a 

interpretação bíblica. A sabedoria é a principal virtude intelectual e tem a ver com 

a disposição de relacionar campos do conhecimento ao panorama geral do significado 

da vida. Parafraseando o que lemos no livro de Provérbios: “O orgulho precede o 

reducionismo” (cf. Pv 16:18). Bem, isso não está totalmente certo. No entanto, o 

reducionismo é uma espécie de queda: uma perda do conhecimento orgânico e 

abrangente do universo — o conhecimento de como as partes se encaixam no todo — 

que uma universidade deveria buscar. A miopia disciplinar, em última análise, resulta 

em uma distorção da realidade. A redução de Boaventura — que remonta todas as 

coisas à sua origem em Deus — é completamente diferente de um reducionismo que 

explica fenômenos complexos em termos de uma única disciplina acadêmica ou 

teoria, uma simplificação maciça que impede os cientistas de verem a floresta por 

detrás das árvores (cf. Lennox, 2019). 

O reducionismo não respeita disciplinas. Não é legítimo para um físico dizer 

que não existe alma, ou Deus, com base no fato de que a realidade nada mais é do 

que matéria em movimento. Isso seria confundir uma afirmação sobre a matéria em 

movimento (física) com a natureza da realidade (metafísica), e pensar que esta 

última se funde com a primeira.39 No entanto, um teólogo estaria igualmente errado 

se não prestasse atenção ao que a ciência nos diz sobre a matéria, pois negar nossa 

realidade material é cair na armadilha de uma das mais antigas heresias da história, 

o gnosticismo, e sua noção equivocada de que a realidade material é a fonte de todo 

o mal. A verdade, claro, é que Deus criou a realidade material e “viu que era boa” 

(cf. Gn 1:10, 12, 18, 21, 25). 

 
38 Abordarei a virtude intelectual mais adiante. 
39 Para uma crítica do naturalismo metafísico e metodológico por trás de muito cientificismo, veja J. 
P. Moreland (2018). 



 

19 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

Uma causa do aparente conflito entre a narrativa bíblica e as ciências naturais 

é a persistente falha em distinguir ciência de cientificismo, física de metafísica.40 

Muitas pessoas acreditam que, só porque a ciência se provou tão instrumentalmente 

bem-sucedida, ela deve ter acesso privilegiado à natureza da realidade. Esta é uma 

inferência falsa. Nenhuma quantidade de física pode estabelecer uma proposição 

metafísica, pois elas pertencem a diferentes ordens de discurso e diferentes aspectos 

da realidade. Pensar que a física pode estabelecer conclusões metafísicas é cometer 

o erro mais flagrante de todos: um erro de categoria.41 

A ciência não provou e não pode provar afirmações metafísicas como “toda a 

realidade é material”. O naturalismo materialista é um tipo de fé, um mito 

habilmente elaborado — e que contradiz a história bíblica. O cientificismo — a crença 

na onicompetência das ciências naturais — não é teoria científica, mas uma forma 

de reducionismo.42 Uma das tentações mais comuns para os acadêmicos é o desejo 

de reduzir a realidade em exame ao que sua própria disciplina ou teoria pode explicar 

ou dominar. A ciência em si não é o problema; o problema são os cientistas que se 

excedem. É tentador brincar de deus por alguns centímetros quadrados do universo. 

Parafraseando o apóstolo: “Filhinhos, guardem-se de reducionismos” (cf. 1Jo 5:21). 

 

Ciências humanas 

As ciências humanas e sociais apresentam seus próprios desafios peculiares. 

Embora o autoconhecimento seja desejável, questiona-se se os seres humanos são 

mais bem compreendidos por meio de métodos científicos rigorosos ou se os modos 

de investigação histórica, sociológica, econômica e psicológica compartilham 

compromissos metodológicos semelhantes.43 Aqui, também, há a tentação de 

ultrapassar os limites disciplinares, à medida que os acadêmicos se esforçam para 

explicar os mecanismos, as motivações e a moral dos seres humanos. Alguns pensam 

 
40 A metafísica é uma teoria filosófica sobre a natureza da realidade última. A metafísica materialista 
pode se sobrepor à física de uma maneira que a metafísica platônica, onde o espacial e o temporal 
são considerados menos reais do que o espiritual e o eterno, não consegue. Sobre metafísica, veja 
John W. Carroll (2010). 
41 Um erro de categoria confunde um tipo de coisa com outro. O filósofo Gilbert Ryle cunhou o termo 
para descrever o que ele considerava ser o erro de descrever a mente como uma "substância 
imaterial". Veja seu livro The Concept of Mind (1949). 
42 Para uma análise interdisciplinar do cientificismo e dos limites da ciência, veja Maarten Bourdry e 
Massimo Pigliucci (2017). 
43 O clássico tratado de Wilhelm Dilthey de 1883, “Introduction to the Human Sciences”, ainda é 
valioso (Makkreel; Rodi, 1991). 



 

20 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

que a genética molecular contém a resposta para o enigma da existência humana; 

outros recorrem à psicologia, à sociologia, à economia e assim por diante.44 No 

entanto, nenhum departamento em universidades seculares está abordando com 

sucesso grandes questões como: “Quem está realmente vivendo uma vida boa?” ou 

“Como alguém se torna uma pessoa genuinamente boa?” Assim como precisamos ler 

o livro da natureza em conjunto com o livro das Escrituras, também precisamos da 

sabedoria bíblica para compreender a criatura humana e a forma do florescimento 

humano. 

Os seres humanos estão no mundo condenados, por assim dizer, a agir: “O 

problema humano é encontrar no conhecimento uma base sólida para a ação” 

(Willard, 2007, p. 17, tradução nossa). Este é o drama da existência humana: temos 

que escolher como viver, ou então simplesmente caímos em rotinas sociais 

desgastadas, e nesse caso deixamos as massas determinarem como vivemos. Uma 

educação em “artes liberais”45 deveria originalmente ser uma educação sobre como 

usar a liberdade (cf. Roh, 2014; Nussbaum, 2010). As ciências naturais exploram a 

causalidade física; as ciências humanas exploram o uso da liberdade. Pode a 

universidade nos dizer como vivermos para que floresçamos, como indivíduos e 

comunidades? Esta é uma questão perene e extremamente importante, mas a 

universidade do século 21 parece tão longe de respondê-la quanto nunca.46 

A Bíblia, nosso “roteiro sagrado”, fornece orientação para ações significativas: 

orientação sobre o porquê de nós, a igreja, estarmos aqui e direcionamento sobre o 

que devemos fazer como nação santa.47 E, no entanto, as artes, as humanidades e 

as ciências sociais também têm um papel vital a desempenhar na orientação dos 

alunos para a realidade como ela é e está sendo renovada em Cristo. Lembra-se do 

 
44 O caso de Edward O. Wilson é particularmente instrutivo. Formado em entomologia, ele acabou 
aplicando o que aprendeu sobre colônias de abelhas às sociedades humanas. O resultado: uma 
explicação evolucionista que fundamenta o comportamento do grupo humano (sociologia) na evolução 
(biologia) — e em um novo campo, a sociobiologia. A questão crucial é se é possível, ou necessário, 
reduzir a sociologia à biologia, como faz Wilson. Veja seus livros Sociobiology: The Abridged Edition 
(1980) e The Meaning of Human Existence (2014). 
45 Nota do tradutor: Nos cursos superiores ocidentais, especialmente de língua inglesa, uma educação 
em “artes liberais” enfatiza uma abordagem ampla e abrangente ao aprendizado, com foco no 
desenvolvimento de pensamento crítico, comunicação e habilidades de resolução de problemas em 
diversas disciplinas.  
46 Miroslav Volf e Matthew Croasman argumentam que a teologia é a disciplina mais bem posicionada 
na universidade para abordar questões relativas ao significado e às condições do florescimento 
humano em seu livro For the Life of the World: Theology that Makes a Difference (2019). 
47 Defino a doutrina cristã como “direção teatral para o discipulado” em meu livro Hearers and Doers: 
A Pastor’s Guide for Making Disciples through Scripture and Doctrine (2019b, p. 132-137). 



 

21 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

imaginário social, o principal motor por trás da nossa era secular? O que veicula um 

imaginário social — poderíamos também chamá-lo de estrutura de plausibilidade — 

não são proposições explícitas, mas as imagens e histórias pelas quais um povo vive. 

Como o seu nome indica, assim o faz: a cultura cultiva. O que a cultura cultiva — o 

que ela faz crescer — é o imaginário social, a estrutura narrativa que gera as crenças 

e práticas que compõem uma cultura específica.48 

As artes também importam. Precisamos de poetas, músicos e artistas, pois 

essas disciplinas também, quando expressam uma visão de mundo cristã, são 

ministérios da realidade. As artes podem nos ajudar a compreender o significado do 

todo, o mistério da existência humana, algo que escapa às ciências exatas. É 

precisamente por essa razão que Eugene Peterson recomenda a poesia aos pastores: 

“O melhor aliado do teólogo é o artista. Devemos ver a imaginação como um aspecto 

do ministério.” Se Peterson pudesse criar seu próprio currículo para o seminário, 

dedicaria um ano inteiro a alguns poetas: “Eu insistiria que os alunos aprendessem a 

ler poesia, aprendessem como as palavras funcionam” (Peterson, 1997, p. 252, 

tradução nossa). Ler literatura imaginativa é, de fato, uma excelente maneira de 

compreender o significado do todo.49  

Em outro lugar, descrevi a imaginação como uma faculdade cognitiva que nos 

ajuda a perceber ou criar padrões significativos (Vanhoozer, 2016, p. 17-46). 

Enquanto a análise é a razão desmontando as coisas, a imaginação é a razão em seu 

melhor estilo sintético, juntando as coisas, fazendo associações criativas que 

possibilitam novas descobertas. A imaginação é o que nos permite formular 

hipóteses: “E se?” A Bíblia nos ajuda a imaginar não “e se”, mas “o que é”. A fé “no 

que é/está” em Cristo vem da audição de uma palavra que captura a imaginação e 

os desejos do nosso coração. 

Em suma: o objetivo de uma universidade cristã deve ser ajudar os alunos a 

se tornarem instruídos biblicamente, a compreenderem a história da Bíblia e a 

imaginarem o mundo que as Escrituras imaginam. Ser bíblico em uma academia 

pluralista significa aprender a estudar o mundo natural e interpretar a experiência 

humana à luz do drama abrangente da criação, salvação e consumação. 

 
48 Para a relação entre formação cultural e espiritual, veja meu artigo “That’s the Spirit! Or, What 
Exactly Does Spiritual Formation?” (2019c, p. 51-69). 
49 É também uma forma de compreender pessoas que são bem diferentes de nós mesmos, e isso por 
si só justifica a leitura de ficção por pastores. Veja também Cornelius Plantinga Jr. (2013). 



 

22 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

SER BÍBLICO: QUATRO IMPLICAÇÕES ACADÊMICAS 

Acabamos de examinar duas maneiras diferentes de sermos bíblicos na 

academia pluralista. A primeira envolve estudar a Bíblia como um documento da 

universidade a partir de diversas perspectivas disciplinares. A segunda, 

especificamente cristã, envolve resgatar a Bíblia como a narrativa controladora sob 

a luz da qual as diversas disciplinas acadêmicas realizam suas respectivas tarefas. 

Pode ser útil extrair quatro outras implicações dessa segunda estratégia. 

1. A história bíblica da autocomunicação do Deus triúno à criação deve ser o 

fundamento e a gramática do imaginário social que serve como estrutura unificadora 

da universidade cristã. 

Somente a Escritura fornece o “pano de fundo profundo” que ajuda os 

acadêmicos a considerarem o fundamento, a gramática e o objetivo de suas 

respectivas disciplinas. Somente a Escritura é um guia confiável para as questões 

mais fundamentais sobre (a) a natureza da realidade (ontologia), (b) a natureza da 

pessoa humana (antropologia) e (c) como conhecemos o assunto para que possamos 

confiar nos resultados do processo de conhecimento (epistemologia). Nas palavras 

de John Webster: “Para o intelecto regenerado, não há estudos seculares, porque 

não há nada que não possa ser atribuído a Deus como seu princípio” (Webster, 2016, 

v. 2, p. 155, tradução nossa). Para o estudioso cristão, a fé em Cristo “reivindica de 

forma abrangente toda a realidade em um mundo pluralista” (Bartholomew, 2015, 

p. 466, tradução nossa). 

Uma universidade confessional oferece um contexto singular para que 

acadêmicos pensem de forma cristã em todo o espectro do conhecimento, em cada 

ponto rastreando a inteligibilidade até Aquele por meio de quem e para quem todas 

as coisas foram feitas (este é o sentido de “redução” de Boaventura). No entanto, 

muitos acadêmicos cristãos recebem seus doutorados em instituições seculares onde 

podem ter aprendido inadvertidamente versões naturalizadas de suas disciplinas, 

então a curva de aprendizado pode ser íngreme. 

2. Acadêmicos cristãos de todos os departamentos devem seguir o conselho de 

Plantinga aos filósofos cristãos de deixar que a fé, em vez de preocupações seculares, 

defina a agenda de sua disciplina ou dite seus métodos. 

Alguns anos após proferir sua célebre palestra de 1984, “Conselhos para 

Filósofos Cristãos” (seu discurso inaugural ao se tornar professor de filosofia na 



 

23 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

Universidade de Notre Dame), Alvin Plantinga acrescentou um “Prefácio” para 

pensadores cristãos de diferentes disciplinas.50 Nele, acertadamente aponta que não 

é apenas na filosofia que os acadêmicos “são fortemente influenciados pelas práticas 

e procedimentos de nossos pares não cristãos”. Absorvemos as suposições 

predominantes sobre nossas disciplinas como o leite materno, mesmo quando essas 

suposições não condizem com nossas convicções cristãs. Isso se aplica até mesmo à 

erudição bíblica e à teologia em lugares onde a Bíblia é estudada “como qualquer 

outro livro” (cf. Plantinga, 2003b, p. 19-57). O resultado: quando acadêmicos 

formados em escolas seculares começam a lecionar em suas instituições cristãs, eles 

tentam “integrar” sua fé com seu aprendizado secular, o que frequentemente resulta 

em adicionar a cobertura cristã a um bolo assado no forno do naturalismo 

metodológico. O conselho de Plantinga: “Nessas áreas, então, como na filosofia, 

cabe aos cristãos que praticam a disciplina relevante desenvolver as alternativas 

cristãs corretas.” 

C. Stephen Evans faz a mesma observação, mas com uma formulação 

diferente: “No grande torneio das narrativas, nós, estudiosos cristãos, não devemos 

perder a coragem” (Evans, 2007, p. 310, tradução nossa). Craig Bartholomew explica 

como isso pode se manifestar na prática: “A erudição cristã deve insistir em realizar 

seu trabalho ‘em Cristo’ e não deve cometer o erro de abrir mão dos fundamentos 

epistêmicos e, então, tentar chegar a conclusões cristãs a partir de pontos de partida 

alheios” (Bartholomew, 2015, p. 468, tradução nossa). Graças a Plantinga e outros 

que fundaram a Society of Christian Philosophers (Sociedade dos Filósofos Cristãos), 

a filosofia cristã agora tem uma posição firme na academia secular. Outras 

disciplinas, infelizmente, ainda não tiveram tanta sorte. Consequentemente, ainda 

há muito trabalho a ser feito. 

3. A erudição radicalmente cristã requer pessoas cujas mentes e corações 

tenham sido reformados pela Palavra de Deus e renovados pelo Espírito de Deus, 

discípulos preparados para seguir a Cristo onde Ele os conduzir nas disciplinas. 

A erudição cristã é radical, tanto porque atinge a “raiz” (em latim, radix) da 

realidade (o Logos por meio de quem e para quem todas as coisas foram feitas e em 

quem todas as coisas subsistem), quanto porque aqueles que habitam a história que 

 
50 A palestra original foi publicada em James F. Sennett, The Analytic Theist: An Alvin Plantinga 
Reader (1998, p. 296-315). O novo prefácio está disponível em: 
http://www.faithandphilosophy.com/article_advice.php. acessado em: 4 fev. 2019). 



 

24 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

as Escrituras contam frequentemente irão contra a corrente do conhecimento 

recebido e da opinião predominante. 

Ser um discípulo de Jesus Cristo em sua disciplina significa que precisamos nos 

tornar tanto estudiosos quanto santos, o tipo de pessoa que consegue seguir tanto as 

evidências aonde elas nos levam quanto o Senhor. Estudiosos cristãos precisam de 

uma imaginação bíblica robusta para fazer da Bíblia sua história controladora, e da 

disposição de arriscar suas reputações, se não suas vidas, aprofundando-se nela 

intelectualmente. Quando entram no que Karl Barth chamou de “o estranho mundo 

novo da Bíblia”, tornam-se testemunhas e participantes de um grande drama 

histórico, o drama da redenção em Cristo (Barth, 1978, p. 28-50). É como se o 

personagem principal do drama, que também é seu produtor e diretor, os estivesse 

chamando para o palco acadêmico e dizendo: “Este é o seu papel. Desempenhe-o 

para a glória de Deus.” 

Ser um discípulo é ser um seguidor de palavras. O privilégio e a 

responsabilidade de lecionar em uma universidade cristã é descobrir como se 

manifesta o discipulado da palavra de Deus, das palavras de Jesus e de Jesus, o 

Verbo, em cada disciplina. “A seara é grande, mas os trabalhadores são poucos” (Mt 

9:37). 

4. As universidades cristãs não devem simplesmente ensinar o conteúdo de 

uma disciplina, mas treinar os alunos para que deem testemunho verdadeiro dela. 

As universidades cristãs devem formar os alunos para que deem testemunho 

verdadeiro de Deus e de todas as coisas relacionadas a Deus. Isso requer um mínimo 

de competência teológica: é preciso saber seguir a história da Bíblia para conhecer 

o Deus do evangelho e o evangelho de Deus. Também requer virtudes intelectuais. 

Uma virtude intelectual é um hábito mental que conduz à verdade (cf. Zagzebski, 

1996; Roberts; Wood, 2007). Em contraste, um vício intelectual é um hábito mental 

que tem maior probabilidade de afastar alguém da verdade. Infelizmente, vícios 

intelectuais são bastante comuns na academia: desonestidade, teimosia, 

impaciência, descuido e, o mais devastador de todos, orgulho. Na academia 

pluralista, a forma do testemunho cristão importa, quase tanto quanto o conteúdo. 

Os estudiosos cristãos devem demonstrar clareza, caridade, honestidade, paciência 

e, acima de tudo, humildade. Afinal, foi isso que Paulo apresentou aos filipenses 

como “a mente de Cristo” (cf. Fp 2:5). 



 

25 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

Os alunos precisam aprender tanto caráter quanto conteúdo. Dizer a verdade, 

nas Escrituras, não é simplesmente um procedimento impessoal, mas uma questão 

ética. Às vezes, nosso testemunho da verdade custará caro. De fato, podemos ter 

que carregar nossa cruz na academia e parecer tolos aos olhos daqueles que rejeitam 

a história bíblica. Devemos ter a coragem, não a complacência, de nossas convicções 

(cf. Vanhoozer, 2002, p. 337-373). 

 

CONCLUSÃO: BUSCANDO SABEDORIA; APRENDENDO CRISTO; TORNANDO-SE REAL 

Dallas Willard observa astutamente que não existe um “departamento da 

realidade” (Willard, 2007, p. 20, tradução nossa) na universidade. É claro que isso 

não impede que vários departamentos façam suposições sobre a realidade como um 

todo. O problema é que a maioria dos acadêmicos raramente apresenta uma 

justificativa para essas suposições metafísicas veladas. Isso não é surpresa, porque 

muitas vezes o que se passa por metafísica (uma teoria da realidade) não passa de 

um conjunto de “fábulas engenhosamente inventadas” (2Pe 1:16). 

Como vimos, o reducionismo é o pecado capital da universidade. Reducionismo 

é a noção de que apenas um nível de realidade é “realmente” real. Por exemplo, o 

naturalismo é a crença de que todas as coisas podem, em última análise, ser 

reduzidas à matéria em movimento, partículas físicas elementares. A teoria da 

sociobiologia de Edward Wilson é essencialmente a tentativa de explicar fenômenos 

sociológicos explicando-os em termos de categorias biológicas.51 Este é um exemplo 

clássico de orgulho disciplinar que considera a própria especialização e nível de 

realidade como aqueles que explicam todos os outros. 

A realidade é mais complexa. Ou melhor, a realidade é mais complexa. O livro 

da natureza, como os textos em geral, é uma realidade multinível. Assim como os 

textos são compostos de letras, palavras e parágrafos que podem se combinar em 

realidades semânticas mais complexas, a realidade física pode ser estudada em 

vários níveis e nenhum nível é “mais real” do que outro.52 A realidade criada é 

composta de uma hierarquia de níveis: os níveis mais altos (ou seja, mais complexos) 

dependem dos níveis mais baixos (ou seja, menos complexos), mas não podem ser 

reduzidos a eles. Por exemplo, a biologia depende da física, mas não se pode 

 
51 Veja a nota 44 acima. 
52 Devo essa percepção crucial a obra Theology for a Scientific Age, cap. 12, de Peacocke (1993). 



 

26 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

entender uma célula com as leis do movimento de Newton. Cada nível de realidade 

traz consigo uma nova complexidade e, portanto, a necessidade de novos conceitos, 

teorias e disciplinas acadêmicas. 

O Livro da Natureza é unificado e legível. É a obra de um único Autor. E, no 

entanto, como textos escritos, podemos estudar diferentes aspectos ou níveis do 

Livro da Natureza. Algumas pessoas — chame-as de físicos — estão interessadas na 

fonética, por assim dizer; outras, como biólogos, estão interessadas em formas 

literárias mais amplas (ou seja, organismos). Em vez de ver a universidade como uma 

arena na qual as disciplinas competem por direitos de se gabar, ou uma competição 

onde apenas um departamento consegue explicar a realidade, considere uma 

analogia diferente. Assim como a igreja é “um corpo, porém muitos membros”, há 

uma universidade, mas muitos departamentos. Ser bíblico em uma academia 

pluralista significa ver cada membro (departamento acadêmico) como tendo seu 

próprio dom espiritual único (perspectiva do todo). Somente quando eles trabalham 

juntos podemos obter respostas intelectualmente satisfatórias e “densas” para as 

grandes questões, em vez da “fininha” oferecida por relatos reducionistas da 

realidade. 

E isso me traz de volta ao lugar da teologia na universidade. Há uma pressão 

tremenda nas universidades ocidentais para que a teologia se torne estudos 

religiosos, isto é, para que admitam que não é o estudo de Deus, mas sim o estudo 

do comportamento religioso humano. Afinal, este é o pressuposto fundamental da 

academia secular, a saber, que a realidade é deste mundo. Por 200 anos, as 

universidades ocidentais foram, portanto, zonas livres de teologia. Mas o que é o 

secularismo senão a crença de que os únicos fatores explicativos reais são imanentes 

ao nexo causal espaço-temporal — em outras palavras, a crença de que a Terra é 

plana?53 

Teólogos cristãos nunca devem recuar quando a realidade é o tema. Uma das 

tarefas mais importantes da doutrina cristã é expor em discurso o que está “em 

Cristo”. O fato central do evangelho é que Deus estava em Cristo reconciliando 

consigo o mundo (2Co 5:19). E o que está em Cristo? A resposta curta é: “graça e 

verdade” (Jo 1:14). A resposta mais longa inclui a verdadeira divindade, a verdadeira 

 
53 O nome que Charles Taylor dá ao que chamo de “Terra plana” é “estrutura imanente”, uma maneira 
de descrever um modo de pensar que exclui qualquer referência ao transcendente ou sobrenatural. 
Veja seu livro A Secular Age (2007), cap. 15. 



 

27 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

humanidade, a reconciliação e uma ordem criada renovada. O que está em Cristo, 

em uma palavra, é realidade escatológica: as primícias do novo céu e da nova Terra 

(cf. Vanhoozer, 2015, p. 129). Na medida em que a doutrina cristã contribui para a 

nossa compreensão da realidade ao dizer o que está “em Cristo”, ela pertence à 

universidade, como a disciplina que descreve a realidade em seus níveis mais 

elevados. 

Todos os conceitos de realidade que não levam em conta a pessoa e a obra de 

Jesus Cristo serão, na melhor das hipóteses, abstrações. Pois o mundo não tem 

realidade nem inteligibilidade à parte de Jesus Cristo. Cristo é o fundamento, a 

gramática e o objetivo do universo: Aquele por quem todas as coisas foram feitas (Jo 

1:3), em quem todas as coisas agora subsistem (Cl 1:17) e, por fim, serão convergidas 

(Ef 1:10).  

Ser bíblico na academia é, em última análise, uma questão não apenas de 

apreender, mas de viver nosso conhecimento do real em Jesus Cristo. Conhecimento 

vivido é, naturalmente, sabedoria, e seu preço vai além de rubis — e mensalidades! 

Na minha sala de aula universitária ideal, os alunos aprenderiam não apenas teoria, 

nem apenas habilidades, mas bom senso: a capacidade de escolher o que é bom, 

verdadeiro e belo — o que melhor se encaixa na história do que Deus está fazendo 

em Jesus Cristo —, e isso requer não apenas conhecimento especializado, mas o 

grande panorama teodramático — e muita prática aprendendo a ler a Bíblia como 

uma história unificada. 

A criação é o contexto para a sabedoria, Cristo o conteúdo para a sabedoria, 

e o cânon é o currículo para a sabedoria.54 Tudo na Bíblia, não apenas o livro de 

Provérbios, faz parte da pedagogia divina que nos conduz mais profundamente ao 

mistério do que Deus está fazendo em Jesus Cristo por meio do Espírito. 

Toda disciplina, independentemente do aspecto particular da realidade que 

estuda, precisa repensar sua base, gramática e objetivo em relação ao plano de Deus 

de criar, manter unidas e restaurar todas as coisas em Cristo. Devemos apresentar 

nossos corpos, incluindo nossos corpos de conhecimento, como uma oferta a Deus. É 

privilégio e responsabilidade dos acadêmicos cristãos participar da economia 

trinitária da luz, ser “pequenas luzes” por meio das quais a luz da verdade pode 

 
54 Utilizo a tríade “fundamento, gramática e objetivo” de forma semelhante em meu artigo “The 
Theology of Wisdom,” (2019d, p. 43-55). 



 

28 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

brilhar sobre os outros. Este é o culto espiritual — ou verdadeiro e racional (λογικὴν) 

— do acadêmico (Rm 12:1). Que todos nós, independentemente de nossos lares 

disciplinares, aprendamos esta lição sobre como ser bíblico em uma academia 

pluralista: ver e dizer como todas as coisas no universo, e a universidade, encontram 

seu lugar em Cristo Jesus. 

 

REFERÊNCIAS 

ADAM, A. K. M. What is postmodern biblical criticism? Minneapolis: Augsburg 
Fortress Press, 1995. 

ADAM, A. K. M. (ed.). Handbook of postmodern biblical interpretation. Saint Louis: 
Chalice Press, 2000. 

ALEXANDER, D. Genes, determinism and God. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2017. 

BARNETT, R. Thinking and rethinking the university: the selected works of Ronald 
Barnett. New York: Routledge, 2015. 

BARR, J. The Bible in the modern world. New York: Harper & Row, 1973. 

BARR, J. Holy Scripture: canon, authority, criticism. Philadelphia: The Westminster, 
1983. 

BARRETT, M. God’s word alone: the authority of Scripture. Grand Rapids: 
Zondervan, 2016. 

BARTH, K. The word of God and the word of man. Gloucester, MA: Peter Smith, 
1978. 

BARTHOLOMEW, C. G.; GOHEEN, M. W. The drama of Scripture: finding our place in 
the biblical story. 2. ed. Grand Rapids: Baker Academic, 2014. 

BARTHOLOMEW, C. G. Introducing biblical hermeneutics: a comprehensive 
framework for hearing God in Scripture. Grand Rapids: Baker Academic, 2015. 

BAVINCK, H. Reformed dogmatics: God and creation. Grand Rapids: Baker Academic, 
2004. v. 2. 

BETZ, H. D. (ed.). The Bible as a document of the university. Chico, CA: Scholars 
Press, 1981. (Polebridge books; n. 3). 

BIELO, J. S. Anthropology of religion: The Basics. New York: Routledge, 2015. 

BOURDRY, M.; PIGLIUCCI, M. (ed.). Science unlimited?: the challenges of scientism. 
Chicago: University of Chicago Press, 2017. 



 

29 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

BRATT, J. D. (ed.). Abraham Kuyper: a centennial reader. Grand Rapids: Eerdmans, 
1998. 

BURGER, H. HUIJGEN, A. PEELS, E. (ed.). Sola Scriptura: biblical and theological 
perspectives on Scripture, authority, and hermeneutics. Leiden: Brill, 2018. 

CADY, L. E.; BROWN, D. (ed.). Religious studies, theology, and the university: 
conflicting maps, changing terrain. Albany: State University of New York, 2002. 

CARROLL, J. W. An introduction to metaphysics. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2010. 

CARSON, D. A. (ed.). The enduring authority of the Christian Scriptures. Grand 
Rapids: Eerdmans, 2016. 

CASTELLI, E. A.; MOORE, S. D.; PHILLIPS, G. A.; SCHWARTZ, R. M. (ed.). The 
postmodern Bible: the Bible and culture collective. New Haven: Yale University 
Press, 1997. 

ELIOT, T. S. Collected poems 1909—1962. New York: Harcourt Brace Jovanovich, 
1991. 

EVANS, C. S. Afterword — The Bible and the academy: some concluding thoughts and 
possible future directions. In: JEFFREY, D. L.; EVANS, C. S. (ed.). The Bible and the 
university. Grand Rapids: Zondervan, 2007. p. 313-314. 

EVANS, G. R. Old arts and new theology: the beginnings of theology as an academic 
discipline. Oxford: Clarendon, 1980. 

EVANS, G. R. The language and logic of the Bible: the earlier middle ages. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1984. 

GOETHE, J. W. Faust, parts one and two. Oxford: Oxford University Press, 2008. 

GOSSAI, H. (ed.) Postcolonial commentary and the Old Testament. New York: T&T 
Clark, 2019. 

HARINK, D. Taking the university to church: the role of theology in the Christian 
university curriculum. Christian scholars review, v. 28, n. 3, p. 391, 1999. 

HARVEY, V. A. The historian and the believer: the morality of historical knowledge 
and Christian belief. Chicago: University of Illinois Press, 1996. 

HASKINS, C. H. The rise of universities. Ithaca, NY: Cornell University Press, 1957. 

HAY, A. R. God’s shining forth: a trinitarian theology of Divine light. Eugene, OR: 
Pickwick, 2017. 

JARDINE, L (ed.). Erasmus: the education of a Christian prince. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1997. 



 

30 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

JEFFREY, D. L.; EVANS, C. S. (ed.). The Bible and the university. Grand Rapids: 
Zondervan, 2007. 

JOWETT, B. The interpretation of Scripture and other essays. London: George 
Routledge & Sons, 1907. 

LEGASPI, M. C. The death of Scripture and the rise of biblical studies. Oxford: 
Oxford University Press, 2010. 

LENNOX, J. Can science explain everything? Oxford: The Good Book Company, 2019. 

LEWIS, C. S. God in the dock: essays on theology and ethics. Grand Rapids: 
Eerdmans, 1970. 

GOETHE, J. W. Faust, parts one and two. Oxford: Oxford University Press, 2008. 

MACDONALD, S. (ed.). Being and goodness: the concept of the good in metaphysics 
and philosophical theology. Ithaca, NY: Cornell University Press, 1991. 

MAKKREEL, R. A.; RODI, F. Wilhelm Dilthey: selected works. Princeton, NJ: 
Princeton University Press, 1991. v. 1. 

MATHISON, K. A. The shape of Sola Scriptura. Moscow, ID: Canon Press, 2001. 

MIDGLEY, M. Wisdom, information, and wonder: what is knowledge for? Londres: 
Routledge, 1989. 

MORELAND, J. P. Scientism and secularism: learning to respond to a dangerous 
ideology. Wheaton, IL: Crossway, 2018. 

MORGAN, R. BARTON, J. Biblical interpretation. Oxford: Oxford University Press, 
1988. 

MORRIS, T. V. Making sense of it all: Pascal and the meaning of life. Grand Rapids: 
Eerdmans, 1992. 

NEWMAN, J. H. The idea of a university. Notre Dame: University of Notre Dame 
Press, 1982. 

NEWSOM, C. A.; RINGE, S. H.; LAPSLEY, J. E. (ed.). The women’s Bible commentary. 
3. ed. Louisville, KY: Westminster John Knox, 2012. 

NUSSBAUM, M. C. Not for profit: why democracy needs the humanities. Princeton: 
Princeton University Press, 2010. 

PEACOCKE, A. Theology for a scientific age: being and becoming—natural, Divine, 
and human. Minneapolis: Augsburg Fortress, 1993. 

PECKHAM, J. C. Canonical theology: the biblical canon, sola Scriptura, and 
theological method. Grand Rapids: Eerdmans, 2016. 

PETERSON, E. H. Subversive spirituality. Grand Rapids: Eerdmans, 1997. 



 

31 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

PLANTINGA, A. Should methodological naturalism constrain science? In: LULEY, S. B.; 
COPAN, P.; WALLACE, S. W. (ed.). Science: Christian perspectives for the new 
millennium. Addison, TX: Christian Leadership Ministries, 2003a. p. 107-134. 

PLANTINGA, A. Two (or more) kinds of Scripture scholarship. In: BARTHOLOMEW, C.; 
EVANS, C. S.; HEALY, M.; RAE, M. (ed.). “Behind” the text: history and biblical 
interpretation. Grand Rapids: Zondervan, 2003b. p. 19-57. 

PLANTINGA, A. Where the conflict really lies: science, religion, & naturalism. 
Oxford: Oxford University Press, 2011. 

PLANTINGA JR., C. Reading for preaching: the preacher in conversation with 
storytellers, biographers, poets, and journalists. Grand Rapids: Eerdmans, 2013. 

RAMM, B. The Christian view of science and Scripture. Grand Rapids: Eerdmans, 
1954. 

RAMOS, A. M. Dynamic transcendentals: truth, goodness, and beauty from a 
Thomistic perspective. Washington, DC: Catholic University of America Press, 2012. 

RATZSCH, D. Science & its limits: the natural sciences in Christian perspective. 2. 
ed. Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 2000. 

ROBERTS, R. C.; WOOD, W. J. Intellectual virtues: an essay in regulative 
epistemology. Oxford: Oxford University Press, 2007. 

ROH, M. S. Beyond the university: why liberal education matters. New Haven: Yale 
University Press, 2014. 

RYLE, G. The concept of mind. Londres: Hutchinson’s University Library, 1949. 

SAINT BONAVENTURE. St. Bonaventure on the reduction of the arts to theology. 
Saint Bonaventure, NY: Franciscan Institute, 1996. 

SANDERS, F. The triune God. Grand Rapids: Zondervan, 2016. 

SCHLEIERMACHER, F. The Christian faith. Edimburgo: T&T Clark, 1928. 

SEGOVIA, F. F.; SUGIRTHARAJAH, R. S. (ed.). A postcolonial commentary on the New 
Testament writings. New York: T&T Clark, 2009. 

SMITH, C. The Bible made impossible: why biblicism is not a truly evangelical 
reading of Scripture. Grand Rapids: Brazos Press, 2012. 

SMITH, M. A. Secular faith: how culture has trumped religion in american politics. 
Chicago: University of Chicago Press, 2015. 

SENNETT, J. F. (ed.) The analytic theist: an Alvin Plantinga reader. Grand Rapids: 
Eerdmans, 1998. 



 

32 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

SULLIVAN, J. Reading habits, Scripture and the university. In: JEFFREY, D. L.; EVANS, 
C. S. (ed.). The Bible and the university. Grand Rapids: Zondervan, 2007. p. 216-
239. 

TAYLOR, C. A secular age. Cambridge: Harvard University Press, 2007. 

TORRANCE, T. F. Divine and contingent order. Edinburgh: T&T Clark, 1981 

TORRANCE, T. F. Theological and natural science. Eugene, OR: Wipf & Stock, 2002. 

TRACY, D. Blessed rage for order: the new pluralism in theology. Chicago: University 
of Chicago Press, 1996. 

VANHOOZER, K. J. First theology: God, Scripture & hermeneutics. Downers Grove, 
IL: IVP Academic, 2002. 

VANHOOZER, K. J. Remythologizing theology: divine action, passion, and 
authorship. Cambridge: Cambridge University Press, 2010. 

VANHOOZER, K. J. Theological commentary and “the voice from heaven”: exegesis, 
ontology, and the travail of biblical interpretation. In: PORTER, S. E.; SCHNABEL, E. 
J. On the writing of New Testament commentaries. Leiden: Brill, 2013. p. 269-298. 

VANHOOZER, K. J.; TREIER, D. J. Theology and the mirror of Scripture: a mere 
evangelical account. Downers Grove, IL: IVP Academic, 2015. 

VANHOOZER, K. J. Faith speaking understanding: performing the drama of doctrine. 
Louisville: Westminster John Knox, 2015. 

VANHOOZER, K. J. Pictures at a theological exhibition: scenes of the church, 
worship, and witness. Downers Grove, IL: IVP Academic, 2016. 

VANHOOZER, K. J. From Bible to theology. In: DOCKERY, D. (ed.). Theology, church, 
and ministry: a handbook for theological education. Nashville: B&H, 2017. p. 233-
256. 

VANHOOZER, K. J. Being biblical in a pluralistic age. Andrews University Seminary 
Studies, v. 57, n. 2, p. 305-326, 2019a.  

VANHOOZER, K. J. Hearers and doers: a pastor’s guide for making disciples through 
Scripture and doctrine. Bellingham, WA: Lexham Press, 2019b. 

VANHOOZER, K. J. “That’s the spirit!” Or, what exactly does spiritual formation? In: 
HIESTAND, G. L.; WILSON, T. (ed.). Tending soul, mind, and body: the art and 
science of spiritual formation. Downers Grove, IL: IVP Academic, 2019c. p. 49-66. 

VANHOOZER, K. j. The theology of wisdom: creation as context; Christ as content; 
canon as curriculum. In: MEADORS, E. P. (ed.). Where wisdom may be found: the 
eternal purpose of Christian higher education. Eugene, OR: Wipf & Stock, 2019d. p. 
43-55. 



 

33 

Ser bíblico em uma academia pluralista 

Kerygma, Engenheiro Coelho, SP, volume 20, número 1, p. 01-32 I e2029 I Janeiro-Dezembro de 2025 
Centro Universitário Adventista de São Paulo - UNASP 

VANHOOZER, K. J. Ser bíblico em uma época pluralista. Kerygma, v. 20, n. 1, p. 1-
29, 2025. 

VOLF, M.; CROASMAN, M. For the life of the world: theology that makes a difference. 
Grand Rapids: Brazos, 2019. 

WEBSTER, J. The domain of the word: Scripture and theological reason. London e 
New York: Bloomsbury T&T Clark, 2012. 

WEBSTER, J. God without measure: working papers in Christian theology. London: 
Bloomsbury T&T Clark, 2016. v. 2. 

WHIDDEN III, D. L. Christ the light: the theology of light and illumination in Thomas 
Aquinas. Minneapolis: Fortress, 2015. 

WILLARD, D. The Bible, the university, and the God who hides. In: JEFFREY, D. L.; 
EVANS, C. S. (ed.). The Bible and the university. Grand Rapids: Zondervan, 2007., 
p. 17-39. 

WILSON, E. O. Sociobiology: the abridged edition. Cambridge: The Belknap Press of 
Harvard University Press, 1980. 

WILSON, E. O. The meaning of human existence. Nova York: W. W. Norton & 
Company, 2014. 

WOLTERS, A. Bavinck on faith and science. In: MEER, J. M. (ed.). Facets of Faith and 
Science. Lanham, MD: University Press of America, 1996. p. 33-56. V. 2. 

WOLTERS, A. No longer queen: the theological disciplines and their sisters. In: 
JEFFREY, D. L.; EVANS, C. S. (ed.). The Bible and the university. Grand Rapids: 
Zondervan, 2007. p. 59-79. 

WOLTERSTORFF, N. Reason within the limits of religion alone. Grand Rapids: 
Eerdmans, 1984. 

WRIGHT, N. T. The New Testament and the people of God. London: SPCK, 1993. 

YOUNG, S. E. Scholarly community at the early university of Paris: theologians, 
education and society, 1215-1248. Cambridge: Cambridge University Press, 2014. 

ZAGZEBSKI, L. Virtues of the mind: an inquiry into the nature of virtue and the 
ethical foundations of knowledge. Cambridge: Cambridge University Press, 1996. 


