
REVISTA DE ESTUDOS INTERDISCIPLINARES
EM COMUNICAÇÃO

Como citar: Damasio, J. (2025). Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: O imaginário de “Cidade Espírita” em Palmelo . Crosspoint 
- Revista De Estudos Interdisciplinares Em Comunicação, 1, e02062. https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062

Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: o 
imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

João Damasio1 

Resumo: Até que ponto a noção de cidade pode ser associada a uma identidade cultural religiosa? Ao 
confrontar as teorias sociais modernas que postulam a cidade e a religião como sistemas distintos, 
este estudo investiga a complexidade cultural que sustenta a representação do pequeno município 
de Palmelo, no Estado de Goiás, como uma cidade espírita. Concebendo a comunicação como um 
processo dinâmico de permanência e transição simbólicas, empregamos o método da análise cultural, 
em conjunto com entrevistas em profundidade, pesquisa documental e observação participante. Os 
resultados revelam como permanências em torno da tradição de um movimento espírita palmelino 
suportam a complexidade das transições simbólicas em âmbitos societário, comunitário e cultural, 
demarcando formas de comunicação simbólica entre a cidade e a identidade espírita em Palmelo.

Palavras-chave: comunicação e religiões; cidade; espiritismo; análise cultural; Palmelo

Symbolic permanences and transitions between city and religion in the 
spiritist city of Palmelo

Abstract: To what extent can the notion of the city be associated with a religious cultural identity? By 
confronting modern social theories that posit the city and religion as distinct systems, this study explores 
the cultural complexity underpinning the representation of the small town of Palmelo, in the state of 
Goiás, as a Spiritist city. Conceiving communication as a dynamic process of symbolic permanence 
and transition, we employed the method of cultural analysis, in conjunction with in-depth interviews, 
documentary research, and participant observation. The findings reveal enduring elements within the 
tradition of the Palmelo Spiritist movement that sustain the complexity of symbolic transitions across 
societal, community, and cultural domains, delineating modes of symbolic communication between 
the city and the Spiritist identity in Palmelo.

Keywords: Communication and religions; city; Spiritualism; cultural analysis; Palmelo.

1  Doutor em Comunicação (Unisinos), mestre em Comunicação (UFG) e graduado em Jornalismo (Faculdade Araguaia), com especializações em As-
sessoria de Comunicação Digital (UniAraguaia) e Inovações em Fotojornalismo (Faccrei). Professor colaborador no PPG em Tecnologias, Comunicação e 
Educação da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Vice-coordenador do GP Comunicação e Religiões da Intercom. E-mail: joaodamasio16@gmail.
com. http://lattes.cnpq.br/6723681328867269. https://orcid.org/0000-0002-3505-5699.

ISSN: 3086-2442 | DOI: https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062

https://revistas.unasp.edu.br/crosspoint/
https://orcid.org/0000-0002-3505-5699


Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

2

Introdução

Palmelo, localizada no sudeste goiano, ao que parece, é a única cidade do mundo que 
surgiu ao redor de um centro espírita. Emancipada em 1953, a cidade teve sua fundação 
pouco mais de duas décadas antes, em 1929, quando foi criado o Centro Espírita Luz da 
Verdade. Permanecendo como o município brasileiro com a maior proporção de espíritas 
(42,6%) e o único em que essa identidade religiosa predomina (IBGE, 2025), Palmelo é 
conhecida como “cidade espírita”, título que instigou esta pesquisa.

Ao confrontar as teorias sociais modernas que postulam a cidade e a religião como 
sistemas distintos, o presente estudo investiga a complexidade cultural que sustenta a 
representação do pequeno município de Palmelo como cidade espírita. Este artigo apresenta 
e reelabora os principais resultados da minha dissertação de mestrado (Damasio, 2016), 
abordando as permanências e transições simbólicas entre cidade e religião no caso do 
simbolismo atribuído a Palmelo. 

Maleabilizando a divisão weberiana, entre os tipos societários (cidades) e comunitários 
(religiões), proporemos, com Godelier (2012), que esses termos são atravessados por um 
terceiro: as relações culturais. Sociedade, comunidade e cultura, como termos descritores de 
um mesmo referente (as relações sociais), serão operacionalizadas aqui, a partir da análise 
cultural (Williams, 2007; Coiro-Moraes, 2016), como três âmbitos de circulação da identidade 
religiosa na cidade.

1. O espiritismo em Palmelo

Fundado em 1929, o Centro Espírita Luz da Verdade (CELV), em Palmelo (GO), é uma 
das primeiras entidades espíritas regulamentadas em Goiás2. A cidade, que se formou ao 
seu redor, tem antecedentes históricos e demarcações espaciais contemporaneamente 
conferidas que justificam a formação de um “movimento espírita palmelino”, conforme 
defendi em pesquisa anterior (Damasio, 2016). 

A presença humana nesta região do sudeste goiano sugere, provavelmente e 
primordialmente, a presença indígena de grupos Caiapó.3 Os registros históricos mostram 
que a ocupação populacional data dos primeiros movimentos do período colonial na região. 
Santa Cruz de Goiás, por exemplo, município localizado a apenas cinco quilômetros de 
Palmelo, teve sua fundação em 1729 e chegou a ser titulada como capital do Estado por um 
dia (Paraguassu, 2009).

Conhecido como “região da estrada de ferro”, esse território era via de acesso daqueles 
que vinham do sudeste brasileiro, especialmente de São Paulo e Minas Gerais, na chamada 

2  A primeira entidade espírita regulamentada no Estado de Goiás foi o Centro Espírita Amigo dos Sofredores, surgido em 1924, na Cidade de Goiás, 
antiga capital goiana (Bruzadelli, 2008).
3  Este aspecto nos foi inicial e inocentemente sugerido pelo nome dado às águas que banham a cidade, o córrego Caiapó (ou Kayapó). Não encon-
tramos registros sobre a origem do nome, mas há estudos antropológicos sobre a presença (e o deslocamento) de indígenas em territórios goianos 
próximos. Atualmente, há grupos da etnia caiapó na fronteira entre os Estados de Goiás e Mato Grosso. Interessante notar que, aparentemente, o 
imaginário caiapó tem relações com o imaginário espírita desenvolvido pelo movimento palmelino. Os caiapós têm lugares sagrados ou cidades 
espirituais, chamados mekaron nhyrunkwa. O recurso ao imaginário indígena na base dos espiritismos pelo interior do país nos foi apontado como 
hipótese também pelo professor doutor Maurício Ribeiro da Silva, em mais de uma ocasião em congressos científicos. E, durante novas explorações, 
acompanhando estudos da artista e pesquisadora Tamar Guimarães, tivemos contato com essa mesma correlação, agora sugerida pela professora 
doutora Lívia Vitenti. Contudo, esse tema não foi desenvolvido neste artigo.



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

3

“marcha para o oeste”. Esse movimento desenvolvimentista em direção ao centro do país 
culminou com o planejamento de Goiânia (GO) e a construção da atual capital brasileira: 
Brasília (DF). Não sem razão, serão fazendeiros paulistas e mineiros que inaugurarão uma 
história do espiritismo nessa cidade (Arantes, 2001; Guimarães, 2014; Damasio, 2016).

Esses paulistas e mineiros serão responsáveis por trazer interpretações espíritas para 
os fenômenos que ocorriam na localidade (típicos da mediunidade) e para o imaginário que 
sugerimos ser anterior. Produto do século 19, o espiritismo teve origem francesa e chegou ao 
Brasil poucas décadas depois, num complexo movimento de influências culturais europeias 
sobre uma parte das classes média e alta brasileiras, especialmente nas regiões litorâneas 
de Salvador (BA) e do Rio de Janeiro (RJ) (Aubrée e Laplantine, 2009).

O desenvolvimento urbano, como ideal moderno, chegou também nesse mesmo 
“pacote”, culminando historicamente com o desenvolvimentismo acima referido e 
simbolicamente com ideais sanitaristas dos espíritas brasileiros da época. Da Silva (2012) 
percebeu a proximidade dos espíritas com ideais urbanistas no livro Nosso Lar (1944), 
conhecida obra de Chico Xavier, que é um relato acerca de uma cidade espiritual que estaria 
localizada sobre a capital fluminense e que corresponderia aos principais problemas de 
saneamento básico e cultura urbana da época.

O debate público das ideias espíritas, suscitado, sobretudo, pelo papel da recepção 
católica, de órgãos de imprensa e de embates com a medicina e a ciência, propiciou uma 
rápida expansão do espiritismo sob uma identidade propriamente brasileira, diferenciando-
se das ideias francesas. Isso ocorreu por aqui porque o espiritismo assumiu um papel 
prioritariamente religioso, como artifício de fé entre os cultos africanos e cristãos, entre 
o pensamento progressista da caridade para com todos e a segregação dos fiéis entre as 
classes sociais mais elevadas nos primeiros movimentos no país.

Pudemos verificar que tanto em Salvador quando no Rio, em todo o período de 
construção do espiritismo brasileiro, uma grande parte dos adeptos pertencia às elites 
sociais e políticas e que numerosos escritores, jornalistas, médicos e eleitos da nação 
tinham trabalhado para fazer reconhecer a nova doutrina. À medida que ela se difundia 
no interior do país, a base dinâmica do movimento se transformava e os que o animavam 
vinham mais frequentemente de classes sociais mais modestas. Além das reuniões de 
estudo doutrinal e das sessões mediúnicas, realizavam tarefas cotidianas nas quais o 
desenvolvimento da educação, da higiene e da saúde tinham papel preponderante (...), 
prodigalizavam cuidados aos miseráveis, que não tinham acesso nem a uma alimentação 
sadia, nem à medicina oficial (Aubrée e Laplantine, 2009, pp. 159-160).

O espiritismo teve especial aderência e enraizamento em diversos municípios paulistas 
e mineiros. Da região de Franca (SP) vêm as primeiras famílias buscando investir nas terras 
produtivas da antiga fazenda Palmela. Alguns desses fazendeiros tiveram contato com o 
espiritismo e, quando presenciaram fenômenos de possessão, obsessão e visão de mortos 
no “engenho” (fazenda Palmela), buscaram ajuda de médiuns mineiros já reconhecidos: 
Eurípedes Barsanulfo e, seu discípulo, Jerônymo Candinho, figura central na política e na 
religião em Palmelo. Candinho foi quem, depois de muitas idas e vindas, orientou o grupo 
de criação do Centro Espírita Luz da Verdade em 1929 e, depois, se mudou para Palmelo, em 
1936, presidindo a casa e instituindo ritualidades de cura e desobsessão muito próprias ao 
movimento espírita palmelino e atribuídas por ele ao que aprendera com Eurípedes Barsanulfo. 



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

4

A dialética da história da cidade até seu espiritismo e da história do espiritismo 
até sua cidade nos permite falar de um ‘movimento espírita palmelino’, conceito 
que se formula a partir de três características centrais: além de não corresponder 
totalmente às práticas rituais de nenhuma vertente do movimento espírita brasileiro, 
tais práticas se desenvolvem em todo o espaço produzido da cidade e as mesmas 
servem de referência e orientação para a fundação de outras casas espíritas no 
país, que organizam excursões, reuniões de estudo no local ou entram em contato 
para receberem orientação espiritual nessa cidade (Damasio, 2016, p. 91).

No âmbito das religiões, pensando na história e no modo de organização simbólica 
entre urbe e identidade religiosa no caso em questão, a cidade de Palmelo não se parece 
também com as cidades-santuário muito comuns para os católicos, como Trindade (GO), 
Aparecida do Norte (SP) ou Fátima, em Portugal. Palmelo também não tem a mesma 
origem que as inúmeras cidades com nomes de santos (São Paulo, São Leopoldo, São 
Jerônymo, Santa Teresinha, etc.). Pode assemelhar-se, talvez, com a organização simbólica 
das práticas rituais em Codó (MA), marcada pela vasta ocupação urbana e popularização 
do candomblé e de cultos afro-brasileiros.

Há no Brasil outros lugares que ficaram conhecidos como “cidade espírita” ou 
“capital do espiritismo”. Porém, o caso de Palmelo (GO) não guarda relações com a 
movimentação espírita nas cidades de Uberaba (MG) ou de Abadiânia (GO), por duas 
razões pelo menos: (1) a história dessas cidades se entrelaçou com o espiritismo após o 
surgimento desses municípios; (2) e a notoriedade delas no espiritismo está atrelada à 
presença de médiuns (tão diferentes, diga-se de passagem), mundialmente conhecidos, 
como Chico Xavier e João de Deus. Todavia, quando esses se ausentaram, seja pela morte 
de Chico ou pela prisão de João, o caráter de cidade do espiritismo nessas localidades se 
arrefeceu. Em Palmelo, ao contrário, o espiritismo deu origem à cidade e a mediunidade 
é uma questão comunitária, mais baseada em um conjunto de médiuns do que em uma 
personalidade específica4.

Vale ressaltar que Palmelo não é uma referência unânime entre os espíritas, apesar 
de não haver equivalente no mundo. Além disso, cidades mineiras como Sacramento 
e Araxá também têm forte presença espírita, mas nenhuma delas surgiu a partir do 
espiritismo, nenhuma funciona sob o ritmo das atividades espíritas e nenhuma chega 
aos percentuais significativos de espíritas na população como Palmelo: que já teve 80% 
de espíritas e, atualmente, tem 42,6% (IBGE, 2025).

Do ponto de vista do espaço e considerando o contexto de sertão, Palmelo foi uma 
cidade planejada. O médium Jerônymo Candinho construiu, por exemplo, uma escola e 
um asilo em dois pontos diferentes do centro espírita, formando um território em torno 
do qual a cidade foi se organizando posteriormente. Em alguns anos, o povoado se tornou 
distrito e, depois, em apenas quatro meses, emancipou-se em 1953. Outro fato que 
chama a atenção é que os nomes dados às ruas da cidade, um traçado urbano de onze 
retas horizontais por onze retas verticais, homenageiam personalidades do espiritismo.

Ali também há mais que uma instituição religiosa por rua. Em 2016, além do 
Centro Espírita Luz da Verdade, marcavam presença uma casa espírita, cinco centros 

4  Apesar disso, pode-se apontar lideranças e médiuns que mobilizaram multidões, ao longo do tempo, como Jerônymo Candinho, Bortolo Damo e 
Antonio de Oliveira Rios.



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

5

espiritualistas ou de umbanda, dez igrejas evangélicas e uma igreja católica. As relações 
entre elas são pacíficas, guardando especificidades que serão tratadas na análise dos 
dados a seguir. A comunicabilidade religiosa nesse caso é um tópico interessante e 
demanda novos estudos.

Para além das instituições religiosas, todas as organizações políticas, educacionais 
e midiáticas, em nível local, respondem de alguma maneira pela sua presença em uma 
“cidade espírita”. No cotidiano também o espiritismo se faz inevitavelmente visível, dada a 
presença de médiuns caminhando em grupos pelas ruas e realizando “trabalhos” (seções 
mediúnicas) em quaisquer ambientes públicos ou privados em que são demandados.

A princípio, o olhar histórico é capaz de justificar e explicar a presença espírita 
no local. Os estudos de geografia da religião desenham a rota que convergiu nesse 
movimento de vinculação entre ideias espíritas e a cidade que as acolheu. Contudo, pelo 
contexto em que surge, a “cidade espírita” deve ser também sociologicamente entendida.

2. Definição de cidade: das teorias sociais à 
complexidade cultural 

A cidade, segundo Lefebvre (2001, p. 4), é uma “produção social do espaço” no sentido 
do processo de urbanização, que teve início com a industrialização na Europa. As cidades 
seriam, então, “centros de vida social e política onde se acumulam não apenas as riquezas 
como também os conhecimentos, as técnicas e as obras”. No caso de Palmelo, a cidade 
se tornou um centro de vida religiosa espírita. Mas até que ponto a noção sociológica de 
cidade pode ser vinculada a uma identidade cultural específica, especialmente religiosa?

No entendimento weberiano, por exemplo, há duas formas típicas de relações 
sociais, as associativas e as comunitárias. A cidade necessariamente é uma relação 
de acordo racional movido por instituições sociais diversas. Enquanto isso, a religião 
constitui sempre uma relação de tipo comunitário, apelando à tradição e ao campo 
afetivo em que se vinculam os indivíduos. É preciso observar que tratam-se de casos 
típicos da sociologia compreensiva.

Uma relação social denomina-se ‘relação comunitária’ quando e na medida em que a 
atitude na ação social – no caso particular ou em média ou no tipo puro – repousa no 
sentimento subjetivo dos participantes de pertencer (afetiva ou tradicionalmente) 
ao mesmo grupo. Uma relação social denomina-se ‘relação associativa’ quando e 
na medida em que a atitude na ação social repousa num ajuste ou numa união de 
interesses racionalmente motivados (com referência a valores ou fins). A relação 
associativa, como caso típico, pode repousar especialmente (mas não unicamente) 
num acordo racional, por declaração recíproca (Weber, 2000, p. 25).

Por meio da sociologia e da antropologia poderíamos entender que a cidade e 
a religião são sistemas diferenciados. No caso de Palmelo, contudo, há uma “cidade 
espírita”, não apenas como representação, mas como materialidade da relação entre 
dois sistemas simbólicos – o urbano e o religioso.



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

6

De modo geral, a partir da modernidade, a cidade tenderia ao pluralismo laico, 
enquanto a religião implicaria o fechamento identitário (Luhmann, 1997). Assim, 
teoricamente, em termos informacionais, nem a cidade se fecha sob um dogma religioso 
nem a religião pode deixar sua identidade para se vincular a uma cidade, com o custo de 
perder sua essência religiosa5. 

Diante da complexidade cultural que o título de “cidade espírita” coloca para essas 
teorias clássicas, direcionamos nosso estudo sobre a comunicação entre esses dois 
sistemas (a cidade e a religião) em torno do símbolo “cidade espírita”. A investigação 
comunicacional nos direciona às permanências e transições simbólicas de Palmelo como 
“cidade espírita” – especialmente em suas produções materiais (ocupação e ordenamento 
do espaço, patrimônios culturais e históricos, movimentos cotidianos sincrônicos e 
instituições específicas dessa relação). É por isso que, metodologicamente, nos baseamos 
nos procedimentos da análise cultural (Coiro-Moraes, 2016).

3. Uma análise cultural da comunicação entre cidade e 
religião

A “cidade espírita” é um símbolo ou uma representação literal que vincula uma 
cidade a uma religião. Esse tipo de representação tem sua razão de ser, sua materialidade. 
O território de uma cidade pode ser reconhecido por quaisquer de seus aspectos 
predominantes: por exemplo, sua tendência econômica (agrícola, mercantil, têxtil, 
pecuarista, etc.), o desenvolvimento de uma tradição (festas populares, ornamentação e 
arquitetura, práticas sagradas, etc.) ou o modo de gestão burocrática (digital, como nas 
cidades inteligentes).

As religiões também têm demarcados campos de representação: por exemplo, a 
diferença de templos (basílica, igrejas de pau-a-pique a ouro, casas de oração, mosteiros, 
etc.), a demarcação na arte (música gospel, psicopictografia, coros com função moralizante 
desde o teatro grego, etc.), a efetivação de tradições em territórios (pajelança, cidade 
espírita, cidades-santuários, quilombos, etc.).

Cidade e religião são dotadas de capacidades simbólicas que constituem seus 
sistemas próprios, nos termos luhmannianos. Por outro lado, a representação de “cidade 
espírita” em Palmelo, como nos exemplos acima, ultrapassa a condição de signo. Sua 
materialidade engendra-se no cotidiano: trata-se de uma identidade cultural. Por isso, 
nesse conflito entre cidade e identidade religiosa, cabe perguntar: o que cada sistema 
preserva ou transforma para que esse símbolo permaneça pregnante?

Para além do caráter de representação da “cidade espírita”, são as evidências 
materiais da história e da ocupação espacial que indiciam o problema da comunicação 
entre esses dois sistemas simbólicos. Seguindo esses pressupostos como modo de 
olhar, adotamos a “análise cultural como um instrumento de análise cujo vínculo com o 

5  É assim a teorização de Luhmann (1997), para quem uma sociedade é um sistema feito não de humanos, mas de comunicações. Cada sistema se 
fecha com o objetivo de se autonomizar e sobreviver, sendo ameaçado pelas informações do entorno (constituído por pessoas e por outros sistemas). 
Assim, para que haja a possibilidade de uma “cidade espírita”, é preciso observar a porosidade entre esses dois sistemas simbólicos: o urbano e o 
religioso. 



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

7

materialismo cultural se dá na relação do método analítico com o método de abordagem” 
(Coiro-Moraes, 2016, p. 30).

As teorias preestabelecidas pela tipificação sociológica ou pela abordagem 
antropológica nos serviram de parâmetros iniciais. Segundo Luhmann (1997), os sistemas 
sociais são feitos de comunicação por causa da capacidade de cada um deles de se 
diferenciarem com relação aos demais, isso é, com relação a todo o meio ambiente que 
lhe é exterior. O esquematismo dos sistemas sociais coloca o problema da complexidade, 
mas deixa deliberadamente à parte a problemática dos seres humanos (que constituiriam 
sistemas biológicos) e da cultura propriamente.

Por outro lado, no significado antropológico, os sistemas simbólicos constituem 
unidades de sentido feitas também de comunicação, mas mostrando “a lógica precisa 
dos sistemas de pensamento”, como os mitos (Laplantine, 1995, p. 111). Essa linha de 
pensamento, além de não excluir o humano, reconhece sua especificidade: não se refere 
a qualquer ser humano, mas àquele presente na constituição cultural.

Diante dessas abordagens, entendemos que a comunicação entre dois sistemas 
sociais ou simbólicos distintos se dá, ao mesmo tempo, por meio de instrumentos 
de consenso e de poder. Motivo pelo qual os sistemas simbólicos são “estruturas 
estruturantes” (Bourdieu, 2009). Essa abordagem leva à análise cultural, que Coiro-
Moraes (2016) desenvolve a partir de Raymond Williams:

Metodologicamente, a análise cultural desloca a centralidade da investigação da 
estruturação política, econômica, para buscar contextualizar essa estruturação 
na ‘vida real expressa pelo conjunto da organização’ social (Williams, 2003, p. 58). 
Neste sentido, Williams (2003) distingue três níveis de cultura: (1) a cultura vivida 
em um determinado período e lugar, que apenas se encontra totalmente acessível 
para aqueles que vivem ou viveram em tal espaço-tempo; (2) a cultura registrada, 
desde a arte até os fatos mais cotidianos, isto é, a cultura documentada de um 
período; e (3) a cultura da tradição seletiva, fator vinculante entre a cultura vivida e 
os registros da cultura em distintos períodos (Coiro-Moraes, 2016, p. 30).

Por isso, a matéria da “cidade espírita” não se resume nem à representação e ao 
consenso, nem à estruturação política e econômica das ações humanas. Como se trata de 
um problema identitário, um interessante trabalho empírico de Godelier (2012, p. 9) pôde 
nos servir para a elaboração de operadores de análise. Esse autor defende que há “três 
modos de compreender as identidades em conflito: sociedade, comunidade e cultura”. 

Neste trabalho, propusemos que esses modos de conflito e relação são os 
ambientes em que se podem analisar até que ponto os sistemas simbólicos em questão 
se comunicam, pois constituem tipos de relações sociais minimamente distinguíveis. Isso 
corresponde, em certa medida, aos “três níveis de cultura” de Williams (Coiro-Moraes, 
2016), conforme representamos abaixo na Tabela 1.



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

8

Tabela 1. Op eradores de análise da comunicação entre sistemas simbólicos

Ambientes de 
comunicação
(Godelier, 2012)

Níveis de cultura
(Williams em Coiro-
Moraes, 2016)

Delimitação empírica Técnicas de pesquisa 
relacionadas utilizadas

Sociedade Cultura registrada
Documentos, arte, demografia, patrimônio, 
legislação e fatos cotidianos constituem 
registros observáveis de uma sociedade

Análise documental

Comunidade Cultura vivida
Experiência extremamente localizada, mas 
que pode ser observada em ritos, hábitos e 
performances

Observação participante

Cultura Cultura da tradição 
seletiva

Síntese cognitiva que conjuga a vida 
comunitária e o registro societário na linguagem 
de sua tradição ou de sua identidade.

Entrevistas em 
profundidade

Fonte: elaborado pelo autor, com base em Godelier (2012) e Williams (Coiro-Moraes, 2016)

A Tabela 1, acima, não defende que tais conceitos e técnicas se correspondam 
essencialmente, nem que tenhamos esquematizado abstratamente a análise cultural de 
Williams. Trata-se de uma sistematização didática que procura apresentar correspondências 
efetivadas no presente estudo. Isso quer dizer que não buscamos aprioristicamente 
elementos que fossem “da sociedade”, “da comunidade” ou “da cultura”, mas que, após o 
trabalho empírico, relacionamos determinadas materialidades às distinções entre “cultura 
registrada” (sociedade), “cultura vivida” (comunidade) e “tradição seletiva” (cultura). 

Na prática, por meio da técnica de análise documental, fizemos a comparação da Lei 
Orgânica do Município de Palmelo, das leis de tombamento de patrimônio cultural e de 
projetos ou regimentos para estabelecimento de instituições locais, configurando o plano 
operacional do ambiente de comunicação da sociedade.

A observação participante se deu metodicamente no registro imagético e contextual de 
dois eventos religiosos (um espírita e um ecumênico), além da imersão do pesquisador como 
personagem necessariamente participante na comunidade, de onde veio.

Já o ambiente de comunicação da cultura foi operacionalizado na busca pelas variações 
das referências identitárias que negociam sentidos sociais e comunitários por meio de 13 
entrevistas em profundidade, realizadas de forma semiestruturadas e sem estabelecimento 
prévio dos entrevistados. O caminho para realizá-las foi seguir a densidade de dados 
analíticos pela saturação de sentidos, que resultou nos seguintes perfis: o prefeito da cidade, 
o padre, o presidente do centro espírita, dois pastores evangélicos, a presidente de um centro 
espiritualista umbandista, cinco moradores e dois visitantes (um espírita e um não espírita).

Como dissemos, essas técnicas de pesquisa de campo se complementam e não se 
restringem à descrição de apenas um dos âmbitos da sociedade, da comunidade ou da 
cultura. A análise cultural não se constitui por categorias preestabelecidas, permitindo que o 
relato da pesquisa articule permanências e transições simbólicas entre os sistemas urbano e 
religioso como problemática comunicacional, em nossa perspectiva:

Importante inferir que essa visibilização, operada pelo método de observar a transição 
simbólica, suas permanências e transformações, igualmente evidencia a centralidade da 
comunicação, na estruturação das culturas em movimento. Com o uso das categorias 



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

9

relacionadas às transições simbólicas, o conceito de comunicação não comparece 
teoricamente como simples elemento integrante do arranjo descritivo da cultura em 
estudo, e nem mesmo tão somente como ‘instrumento’ que conduza a conceitos de 
caráter antropológico, cuja tradição tem sido estabelecida nas teorizações sobre a 
cultura, como as noções de identidade ou mesmo a, mais recente, de performance. 
Definida como transição simbólica, a comunicação passa a ser constitutiva da ação 
cultural e de suas conformações históricas e empíricas (Damasio e Signates, 2017, p. 13).

Este trabalho assume assim um desafio epistemológico pela especificidade do objeto 
da comunicação. Acreditamos que, “por meio de uma tipificação das operações simbólicas 
em análise, é possível categorizar os ambientes de comunicação na relação entre dois ou 
mais sistemas simbólicos” (Idem, p. 12).

4. Permanências e transições simbólicas da cidade 
espírita em Palmelo

Analisar os ambientes de comunicação é uma forma de saber até que ponto os sistemas 
se comunicam no caso em estudo. Como vimos, Raymond Williams falava de “níveis de 
cultura” para entender uma estrutura. Em paralelo, utilizamos a nomenclatura de “ambientes 
de comunicação” por acreditar que não se tratam de níveis devidamente hierarquizados, 
mas de ambientes que se formam de acordo com os agentes presentes nas relações sociais 
em que é possível perceber os conflitos identitários (sociedade, comunidade ou cultura), 
conforme Tabela 1.

“Ambiente” também é o conceito que faz par teórico com a noção de sistema em 
Luhmann (1997). O que não se fecha em um sistema é o ambiente. Assim, as descrições 
abaixo referentes aos ambientes de comunicação dizem respeito às aberturas e fechamentos 
dos sistemas. Sociedade, comunidade e cultura não constituem sistemas, mas modos de 
relação e conflito entre eles. Os dados a seguir têm como referência minha dissertação 
(Damasio, 2016).

4.1. Ambiente de comunicação da sociedade

Por ambiente de comunicação da sociedade estamos considerando aspectos 
demográficos, legislativos, patrimoniais e institucionais. Destacaremos aqueles que, durante 
a pesquisa, apresentaram mais intensamente os pontos de permanência ou de transições 
simbólicas entre os sistemas urbano e religioso.

4.1.1. Demografia

Sem variação significativa entre os dois últimos censos populacionais, em 2010 e 2022, 
a população de Palmelo é de 2.382 pessoas. Apesar de pequena, é a cidade que concentra o 
maior percentual de espíritas no mundo (IBGE, 2022). Contudo, entre o espírita brasileiro e o 
espírita palmelino, um aspecto demográfico chama a atenção: o nível de instrução dos espíritas 



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

10

no Brasil é um dos mais altos se comparados a outras religiões ou mesmo à população em 
geral. Entretanto, em Palmelo, o nível de instrução dos espíritas equivale às demais religiões 
e é praticamente o oposto do gráfico brasileiro. Enquanto 35,4% dos espíritas brasileiros 
têm ensino superior completo e apenas 17,6% são identificados como sem instrução ou 
com ensino fundamental incompleto, em Palmelo, apenas 11,3% da população concluíram o 
ensino superior e quase a metade (48,9%) não completou o ensino fundamental. 

Esses dados podem ser lidos no Gráfico 1, a seguir. Assim, a representatividade do 
espiritismo brasileiro na cidade de Palmelo não ocorre por fatores demográficos. Ou 
seja, não se trata de uma colônia que reúne os espíritas, mas de um movimento espírita 
palmelino próprio.

Gráfico 1. Nível de instrução de pessoas espíritas - Brasil x Palmelo (2010)

 
Fonte: Dados comparados com base no Censo 20106 (IBGE)

4.1.2. Lei orgânica do município

Por meio de análise documental, identificamos a hegemonia espírita no dispositivo de 
lei. A Lei Orgânica do Município teve duas publicações, a original em 1959 e sua atualização e 
promulgação, em 2011. Entre as duas edições, mantiveram-se muitas referências à “estância 
de reequilíbrio físico, mental e espiritual”, com a diferença que a valorização do espiritual 
passou a ser a valorização do turismo religioso, justificado por ser fonte econômica para 
a cidade, apesar de efetivamente a cidade não haver tido um desenvolvimento econômico 
expressivo. Assumir a vocação espírita da cidade na forma da lei é um modo de significativa 
comunicação entre a urbe e a religião.

6  Até o momento da publicação deste artigo, ainda não está disponível o dado específico do Censo Demográfico 2022 do IBGE para o nível de ins-
trução x religião por cidades. Por isso, mantivemos o dado consolidado do Censo 2010.



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

11

4.1.3. Patrimônios culturais

Foram anotados sete tombamentos de patrimônio cultural material na cidade, além de 
outros de ordem imaterial. Já há um debate de ordem acadêmica em curso sobre a situação 
patrimonial local. Foram tombadas principalmente fachadas das primeiras instituições e 
casas comerciais da cidade. Em termos de religião, apenas instituições espíritas figuram 
na lista. 

Ainda que se valide aqui, mais uma vez, a forte vinculação entre a cidade e a religião, 
os estudos recentes constatam o abandono e o desinteresse pela manutenção desses 
tombamentos. Dois motivos foram identificados: uma hipótese que aventamos foi a de que 
o espírita geralmente não valoriza templos materiais. A outra é de que vige um estigma da 
loucura desde que a cidade começou a ser muito procurada por pessoas com transtornos 
mentais ou seus familiares para um tratamento no sanatório da cidade, atualmente fechado. 
Portanto, valorizar os patrimônios espíritas locais seria assumir o estigma da cidade 
dos loucos.

4.1.4. Um museu do espiritismo

O Sanatório Espírita Eurípedes Barsanulfo encerrou suas atividades em 2005, tendo 
funcionado (com mudanças de estabelecimento) praticamente desde o início das atividades 
espíritas na cidade. O fechamento veio com a Lei Antimanicomial no Brasil, a legislação de 
número 10.216, de 6 de abril de 2001. Já poucos anos mais tarde, começou-se a estudar a 
possibilidade de fazer um museu nesse espaço em desuso. Inicialmente, a ideia era que 
fosse um museu sobre a história de Palmelo. Depois, com o investimento da Sociedade 
de Divulgação Espírita Auta de Souza (Sodeas), o projeto foi direcionado para tratar 
especificamente do espiritismo e ter uma ala sobre a história de Palmelo. 

Apesar de já ter sido aberto ocasionalmente antes de 2022, o Museu Histórico de Palmelo 
passou a ter visitações regulares apenas depois da pandemia de Covid-19. Em pesquisa mais 
recente (Damasio, 2022), observei como o trabalho até então realizado museu valoriza a 
simbologia de “cidade espírita” e a história local, ao mesmo tempo em que apaga outras 
imagens, como certos desenhos nas paredes do antigo sanatório, que continham desenhos 
e registros de seus ex-pacientes (alguns moradores e médiuns da cidade atualmente).

Algo a se destacar é que, em 2016, por ocasião de um evento na cidade para receber os 
projetistas e apoiadores do museu, as paredes de uma das alas foram pintadas de branco. 
Analiso esse gesto como que um esforço por tornar invisível parte da história do local, algo 
que dialoga de modo material e icônico com um traço importante do espiritismo: o apelo 
ao invisível. Além disso, observei que, a cidade outrora familiarizada com a chegada do 
“visitante” e do “paciente” em busca de tratamento, com o advento do museu, passa a lidar 
também com a figura do turista.

4.2. Ambiente de comunicação da comunidade

Por sua vez, o ambiente de comunicação da comunidade compreende aspectos em 
que a vivência do comum pode ser observada, bem como é o espaço em que se destacam as 



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

12

principais conflitualidades e negociações de sentido no cotidiano, no diálogo inter-religioso 
e nas outras faces comunitárias.

4.2.1. Cotidiano espírita

O cotidiano de Palmelo é marcado e ritmado pelas atividades espíritas, que não se 
restringem ao centro espírita. Essa religião está presente nos hotéis, casas de apoio, escolas, 
comércios, instituições do poder público, nos lares, na vida privada, etc. Apesar da extensa 
programação preenchendo todos os horários e dias da semana, há sempre “trabalhos” 
realizados sob demanda da comunidade ou de “alguém de fora”, que chega enfermo 
solicitando um tratamento espiritual. Nesses casos, os médiuns se convocam e realizam 
preces, passes7 e até cirurgias espirituais8.

4.2.2. Diálogo inter-religioso

De outro modo, o diálogo inter-religioso pode ser amplamente percebido, apesar de 
nem sempre nítido em seus reais termos. No que se refere à presença umbandista, expressiva 
em aproximadamente cinco terreiros ou centros de umbanda, percebe-se uma copresença 
entre os médiuns das instituições kardecistas e umbandistas; porém, discursivamente, existe 
uma omissão “pacífica”, não contestada, com relação ao papel da umbanda na cidade.

Por sua vez, os evangélicos, das diferentes igrejas e matrizes (protestantes e 
pentecostais) totalizam dez templos, praticamente um em cada rua da cidade. De modo 
geral, eles convivem à parte ou pacificamente, mas sempre respondendo à sua presença 
em uma cidade demarcada pelo espiritismo. A maioria das lideranças evangélicas (algumas 
alheias aos pormenores da história local, mas outras enraizadas nela como ex-espíritas) lida 
harmonicamente com a religião predominante, como, por exemplo, em interlocuções na 
rádio comunitária. Em outros casos, registram-se lideranças passageiras que confrontam 
o movimento espírita com campanhas e passeatas contra a comunicação com os espíritos. 
Contudo, essas normalmente permanecem pouco tempo na cidade, sendo substituídas ou 
silenciadas por falta de apoio popular.

Enquanto isso, a igreja católica, construída no limite da cidade (antes, na fronteira, fora 
da cidade dos espíritas), atualmente tem um padre aposentado (Guilherme Contart), que 
estudou seus primeiros anos em uma escola espírita e participou de eventos ecumênicos, 
sendo o principal deles uma missa campal, na qual interagem espíritas e católicos da 
comunidade, em louvor à Santa Maria Madalena. 

Esse evento, particularmente, é a demarcação simbólica anual de uma exegese 
interessante. A igreja católica considera Nossa Senhora de Fátima como padroeira da cidade. 
Ainda se mantém a festividade tradicional do mês de julho em seu nome. Porém, segundo 
o espiritismo, Maria Madalena é a personagem considerada mentora espiritual da cidade. 
O que se percebe é que, depois de alguns anos de ajustes simbólicos, a igreja adotou a 

7  Imposição de mãos visando a cura do paciente.
8  Em geral, nas cirurgias espirituais, não há corte. Porém, houve cirurgias espirituais com cortes físicos, em Palmelo, por parte de um importante 
médium chamado Antônio de Oliveira Rios, entre 1985 e 1990.



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

13

mentora espírita como padroeira católica. Desse modo, há negociações e exegeses para 
garantir a vivência no ambiente comunitário.

4.2.3. Outras faces

A teoria tradicional da comunidade afirma que a identidade forma uma comunidade. 
Contudo, a identidade espírita não encerra os aspectos comunitários em Palmelo. Há 
diversas outras manifestações tão mobilizadoras quanto da experiência de um comum entre 
os moradores. Um dos principais pontos é a Festa do Mané do Gato, tradicional festividade 
junina, que envolve, além das quadrilhas e comidas típicas, o ritual do batismo. A festa é 
coletivamente preparada durante meses sob a liderança de um homem pacato e conhecido 
por todos, o Mané do Gato. Enquanto dona Nicola, sua mãe, é a benzedeira que batiza 
crianças e adultos.

4.3. Ambiente de comunicação da cultura

Por fim, o ambiente de comunicação da cultura encontra com mais ênfase a questão 
da identidade, negociada em todos os aspectos já mencionados acima. Destacam-se, porém, 
como três últimos elementos: o imaginário da cidade espiritual, a ritualidade da corrente 
magnética e as negociações de sentido com o corpo teológico da doutrina espírita. É nesse 
âmbito que se identificam melhor as especificidades do que denominamos como espiritismo 
palmelino, tornando-o referência para inúmeros outros centros espíritas país a fora.

4.3.1. Colônia Espiritual Nova Esperança

Nos trabalhos de psicografia9 do Centro Espírita Luz da Verdade, os espíritos que se 
comunicavam relatavam habitarem a Colônia Raios do Amanhecer, a Colônia das Águas ou 
outras inúmeras nomenclaturas. Contudo, as pessoas encarnadas que liam essas mensagens 
não compreendiam o que isso significava, ainda que seja popularizada no meio espírita a 
existência de cidades espirituais como Nosso Lar, relatada por Chico Xavier na década de 1940.

Em consulta aos espíritos que seriam responsáveis pelo trabalho mediúnico da 
psicografia, esses orientaram que a médium Vânia Arantes Damo (dona Vânia) visitasse, ela 
mesma, em espírito, algumas dessas cidades e, depois, descrevesse como pudesse tudo o 
que lembrasse a partir das visitas. Assim, a médium seguiu um rigoroso processo de dieta 
e repouso para o desenvolvimento da mediunidade onírica10 e publicou o livro Moradas 
Espirituais – Visita a 20 Colônias Espirituais (2004), em que descreve cada uma delas e ainda 
oferece a localização dessas cidades no mapa. Entre as cidades identificadas está a Colônia 
Espiritual Nova Esperança, localizada exatamente na região de Palmelo e cuja função é ser 
um pronto-socorro à saúde na Terra. Além disso, por sua estatística planetária, a tecnologia 
dessa “cidade espiritual” poderia acessar informações sobre qualquer espírito encarnado ou 
desencarnado no planeta.

9  Escrita mediúnica atribuída a um espírito, muito comum nos centros espíritas.
10  A mediunidade relacionada com o desdobramento do espírito pelo espaço enquanto o corpo dorme.



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

14

Segundo a narrativa popular local, a proximidade que a Colônia teria com o planeta 
provocou as voçorocas11 presentes às margens da cidade de Palmelo. Dentro do possível, 
Palmelo e Nova Esperança, a cidade física e a espiritual, se parecem muito, pelo menos 
na narrativa dos espíritas e moradores. Evidencia-se assim, como Da Silva (2012) já havia 
constatado na narrativa sobre Nosso Lar, que os espíritas desenvolveram amplo imaginário 
de cidade.

4.3.2. Corrente magnética

A prática ritual central na história do espiritismo em Palmelo e que atrai a visita de 
diversos espíritas, estudiosos e artistas à cidade é a “corrente magnética”. O magnetismo, 
termo importante no século 19 na Europa, aparece no discurso espírita desde sua origem. Em 
Palmelo, a prática se desenvolveu por meio do médium Jerônymo Candinho, como herança 
aprendida com um tio de Eurípedes Barsanulfo.

Diversos interessados chegam à cidade para conhecer, aprender e desenvolver o 
método em suas casas espíritas. Simplificando, o que se observa nessa prática é o seguinte: 
os médiuns com capacidade de incorporação se sentam de mãos dadas em bancos, formando 
um semicírculo e, ao comando de um líder doutrinador, todos os médiuns incorporam 
espíritos e fluídos que os fazem emitir sons e tremer, cada um a seu modo.

Em alguns casos, espíritos se manifestam na voz de médiuns e o doutrinador dialoga 
com eles, normalmente com orientações para encaminhamento e evolução espiritual. Essa 
prática é realizada quase que em toda reunião mediúnica em Palmelo. Fora da cidade, a 
prática não é comum em outros centros espíritas e, quando ocorrem, os médiuns o fazem 
em ambiente separado das reuniões públicas. A mediunidade pública foi combatida no meio 
espírita desde a ditadura militar (1964-1985) e a unificação do movimento espírita brasileiro 
na Federação Espírita Brasileira (FEB). Em Palmelo, contudo, houve resistência e fechamento 
de seu sistema religioso próprio.

4.3.3. Negociações com o espiritismo brasileiro

O movimento espírita em Palmelo é anterior à oficialização feita pela FEB do 
espiritismo no Estado de Goiás. A história do espiritismo tem um marco denominado Pacto 
Áureo, momento em que se acordou pela unificação do movimento espírita em torno de 
dois elementos centrais: a opção pelo viés religioso da caridade e a negação da ritualidade, 
principalmente em atos públicos. 

Essa decisão ampliou os cismas existentes no campo religioso do espiritismo, 
complexificado por tensões comunicacionais em todo o país e internacionalmente (Signates, 
2013). Tal posicionamento deu força à umbanda, que viu suas práticas rituais serem separadas 
do conceito de espiritismo. 

Alguns espiritismos, porém, sobreviveram a esse processo de institucionalização. É o 
caso de Palmelo e de sua corrente magnética. Ao longo do tempo, as lideranças religiosas na 

11  Buracos profundos na terra, também conhecidos como desbarrancados.



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

15

cidade receberam lideranças do movimento espírita brasileiro, mas sempre mantiveram seu 
sistema fechado na lógica desenvolvida historicamente pela comunidade local. 

A tradição foi mantida aparentemente intacta até pelo menos os anos 2000, quando 
a Sodeas, uma espécie de “federação apócrifa”, que representa uma vertente “carismática” 
do espiritismo, apropriou-se do capital simbólico da cidade espírita, sendo atualmente sua 
principal divulgadora e financiadora, inclusive do Museu Histórico de Palmelo. 

Esse estudo se deu no período em que se preparava e que se realizou a Confraternização 
das Campanhas de Fraternidades Auta de Souza e Promoção Social Espírita (Concafras-
PSE) pela primeira vez em Palmelo, em 2016. Trata-se de um dos maiores eventos espíritas 
do mundo, que ocorre no período do carnaval. Houve grande esforço para que a cidade 
recebesse os mais de mil participantes (normalmente, o evento recebe até 5 mil), o que 
representa quase a metade de sua população. Para isso, a cidade recebeu investimentos e 
doações. Pela primeira vez, o movimento espírita palmelino se alinhou a uma vertente do 
movimento espírita brasileiro, o qual também demonstra intervir fortemente na rotina dos 
espíritas palmelinos, ao mesmo tempo, fortalecendo o movimento local, mas modificando 
significativamente seu aspecto tradicional e comunitário.

5. Retorno a Palmelo: o inapreensível do cotidiano

A questão da identificação espírita relacionada a uma cidade, por mais que seja 
uma cidade brasileira e interiorana (ou justamente por isso), pôde aqui ser confrontada 
com as teorias sociais da modernidade – especificamente em relação à questão funcional 
estabelecida pela comunicação moderna.

Nesses termos, assim como os sistemas urbano e religioso se querem minimamente 
preservados, poderíamos sugerir que o símbolo da “cidade espírita” articula um sistema 
próprio, uma permanência que se interpõe pela identidade cultural. Contudo, é uma 
identidade estruturada e dependente tanto da comunidade palmelina quanto do movimento 
religioso configurado sob o espiritismo brasileiro.

Assim, entre permanências e transições, entre manutenções ou não do caráter 
sistêmico da cidade ou da religião, averiguamos que é mais justo nos referirmos à “cidade 
espírita” como uma identificação material em torno da qual ocorrem transições simbólicas 
nos diversos aspectos analisados neste trabalho.

Primeiramente, as concessões legislativas e seus eufemismos laicos atestam 
permanências. Já o impasse da memória da comunidade espírita, investindo em um projeto 
de museu, enquanto vige certo descaso com patrimônios tombados, indica um problema 
comunitário: aderir ou não a um potencial turístico.

Por sua vez, a presença de um elevado número de instituições religiosas convivendo com 
a tradição espírita, aos moldes da modernidade tardia, valoriza a pluralidade e o diálogo inter-
religioso, ainda que pese a necessidade de exegeses que permitam justificar, em um plano 
institucional, a convivência de diversas experiências religiosas numa mesma comunidade. 

Vale destacar ainda que a negociação constante do movimento espírita palmelino com 
vertentes do movimento espírita brasileiro implica tensionamentos propriamente religiosos. 
Mesmo as faces mais inconscientes da cultura que se desenvolveram com o movimento 



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

16

espírita palmelino encontram espaços de expressão na comunidade. São elementos que só 
foram vistos com algum esforço após a pesquisa de campo e que, não se referem à cidade 
ou à identidade espírita, mas à matéria da cidade espírita.

Há, portanto, o inapreensível do cotidiano. Como algumas dessas materialidades que 
apontam para transições simbólicas muito além de identidades bem acondicionadas como 
cidade ou religião. Nesse sentido, podemos mencionar, a Festa do Mané do Gato, que tem 
sua centralidade na benzedeira que faz batizados de crianças e adultos na fogueira; o rito 
da corrente magnética, orquestrado por uma coletividade de médiuns; e a colônia espiritual 
que nasce do ribeirão com nome de tribo indígena caiapó. 

Esses elementos inapreensíveis no título de “cidade espírita” é que trazem nosso 
olhar para um retorno a Palmelo. Essa complexidade cultural não tem sua origem lógica 
necessariamente na formação de uma cidade interiorana ou nas práticas que caracterizam 
o espiritismo brasileiro. Enfrentando o que as teorias sociais da modernidade nos fariam 
chamar de “a sociedade palmelina” ou de “a comunidade espírita”, notamos processualidades 
atravessadas de diversos modos pela cultura e que segue abrindo vias de comunicação. 
Nesse caso, a partir da circulação de uma identificação cultural.

A identidade cultural religiosa, em sua complexidade, atribuída a uma cidade, cumpre 
seu papel de demarcar a tradição, mas sempre recursivamente. E os recursos, no caso da 
“cidade espírita”, puderam ser observados em sua dinamicidade entre os sistemas urbano e 
religioso e, para além deles, no cotidiano que se vive e é capaz de se manter e transformar 
comunicando seus simbolismos.

Referências bibliográficas

ARANTES, Liberalina Teodoro de Rezende. Palmelo – cidade formada em torno de um centro espírita. 
In: COUTINHO, Sérgio Ricardo (org.). Religiosidades, misticismo e história no Brasil Central. Brasília: 
Cehila, 2001, pp. 21-35. 

AUBRÉE, Marion; LAPLANTINE, François. A mesa, o livro e os espíritos: nascimento, evolução e 
atualidade do movimento social espírita entre França e Brasil. Maceió: Edufal, 2009.

BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas. São Paulo: Perspectiva, 2009.

BRUZADELLI, Victor C. O surgimento de Goiânia e o estabelecimento do espiritismo kardecista como 
uma religiosidade moderna. In: Chrônidas, ano 1, n.1, Goiânia, 2008, pp. 131-140.

COIRO-MORAES, Ana Luiza. A análise cultural: um método de procedimentos em pesquisas. In: 
Questões Transversais – Revista de Epistemologias da Comunicação, São Leopoldo, v. 4, n. 7, 2016, 
pp. 28-36. Disponível em: https://revistas.unisinos.br/index.php/questoes/article/view/12490. Acesso 
em: 8 dez. 2025.

DA SILVA, Fábio Luiz. A utopia espírita: a cidade espiritual Nosso Lar. In: ISAIA, Artur César; MANOEL, 
Ivan Aparecido (orgs.). Espiritismo & Religiões Afro-brasileiras: história e ciências sociais. São Paulo: 
Unesp, 2012, pp. 5-32.

DAMASIO, João. O caso dos museus espíritas: iconicidade do imaginário na midiatização. 325f. Tese 
(Doutorado em Comunicação) – Universidade do Vale do Rio dos Sinos. São Leopoldo (RS), 2022. 
Disponível em: https://repositorio.jesuita.org.br/handle/UNISINOS/11761. Acesso em: 8 dez 2025. 



Permanências e transições simbólicas entre urbe e religião: 
o imaginário de “cidade espírita” em Palmelo

Crosspoint-REIC | Campinas, SP | v.1 | e02062 | 2025  |  https://doi.org/10.19141/Crosspoint.v1.2025.2062
Engenheiro Coelho, SP, Unaspress — Editora Universitária Adventista, 2025

17

DAMASIO, João; SIGNATES, Luiz. Comunicação, identidade e performance: análise categorial de 
transições simbólicas religiosas como método de estudo dos ambientes de comunicação. Questões 
Transversais – Revista de Epistemologias da Comunicação, São Leopoldo (RS), v. 5, n. 9, 2017, pp. 
51-58. Disponível em: https://revistas.unisinos.br/index.php/questoes/article/view/14850. Acesso em: 
8 dez. 2025.

DAMASIO, João. A cidade espírita em Palmelo (GO): comunicação entre sistemas simbólicos. 257f. 
Dissertação (Mestrado em Comunicação) - Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2016. Disponível 
em: https://repositorio.bc.ufg.br/tede/items/31283e3b-b554-47b4-aa09-d0732a232df4. Acesso em: 
08 dez 2025. 

GODELIER, Maurice. Comunidade, sociedade e cultura: três modos de compreender as identidades 
em conflito. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2012.

GUIMARÃES, Mirtes Borges. Palmelo, a cidade espírita do Brasil. Manuscrito – Museu Histórico de 
Palmelo. 2014.

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. IBGE Cidades. Disponível em: http://cidades.
ibge.gov.br. Acesso em: 10 out 2025.

LAPLANTINE, François. Aprender antropologia. São Paulo: Brasiliense, 1995.

LEFEBVRE, Henri. O direito à cidade. São Paulo: Centauro, 2001.

LUHMANN, Niklas. A nova teoria dos sistemas. Organização de Clarissa Eckert Baeta Never e Eva 
Machado Barbosa. Tradução de Eva Machado Barbosa Samios. Porto Alegre: UFRGS, Goethe – Institut/
ICBA, 1997. Disponível em: https://lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/242209/000152200.
pdf?sequence=1&isAllowed=y. Acesso em: 8 dez 2025. 

PARAGUASSU, Fátima. Real e imaginário: aspectos da cultura popular em Goiás. Goiânia: UCG/
Kelps, 2009.

SIGNATES, Luiz. Cisma religioso e disputa simbólica: tensão comunicacional no espiritismo brasileiro 
e panamericano. In: Fragmentos de Cultura, Goiânia (GO), v. 23, n. 1, janeiro-março 2013, pp. 39-50. 
Disponível em: https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/fragmentos/article/view/2711/1652. Acesso 
em: 8 dez 2025. 

WEBER, Max. Economia e sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. 4ª ed. Brasília: 
UnB, 2000.

WILLIAMS, Raymond. Palavras-chave: um vocabulário de cultura e sociedade. São Paulo: 
Boitempo, 2007.

Submissão: 17 out 2025   |   Avaliação: 31 out 2025   |   Revisão: 6 nov 2025   |   Edição: 8 dez 2025   |   Publicação: 16 dez 2025


